
Namszie jeszie  001 dziepej tencie 
 

༄།རྣམ་ཤསེ་ཡ་ེཤསེ་འབྱདེ་པའ་ིབསྟན་བཅསོ། 

Namszie jeszie dziepej tencie 
Siastra o rozróżnieniu świadomości i pierwotnych mądrości 

 

རྣམ་ཤསེ་ namszie = Świadomości 

ཡ་ེཤསེ་ jeszie = mądrości pierwotne 

འབྱདེ་པའ་ི dziepej = rozróżnianie 

བསྟན་བཅསོ་ tencie = siastra 

       
      



Namszie jeszie  002 dziepej tencie 
 

༄། སངས་རྒྱས་དང་བྱང་ཆུབ་སེམས་དཔའ་ཐམས་ཅད་ལ་ཕྱག་འཚལ་ལ།ོ 

Sang gje dang dziang cziub sem pa tamcie la cziak tsal-lo 
Pokłon wszystkim Buddom i Bodhisattwom! 

 

སངས་རྒྱས་  sang gje = Budda 

དང་   dang = i 

བྱང་ཆུབ་སམེས་དཔའ་ Dziang cziub sempa = Bodhisattwa 

ཐམས་ཅད་  tamcie = wszyscy (wszystkim) 

ལ་   la = partykuła wskazująca „komu”, „czemu” 

ཕྱག་འཚལ་ལ་ོ  ciak tsal-lo = składam pokłon 



Namszie jeszie  003 dziepej tencie 

ཐསོ་པའ་ིབསམ་ལ་རབ་བརྟནེ་ནས། Thy dang sam la rab ten ne 

སྒམོ་པའ་ིཚུལ་ལ་སྦྱརོ་བའ་ིཕྱརི།  Gom pej tsul la dzior łej czir 

བདག་ཉདི་དབནེ་པར་འདུག་པ་ན། Dak nji en par duk pa na 

ཚུལ་འད་ིསྣང་བ་བརྗདོ་པར་བྱ།  Tsul di nang ła dzji par dzia 

Ponieważ medytacja w pełni oparta jest na słuchaniu   i rozważaniu, dlatego 
przebywając na odosobnieniu ukażę sposób przejawiania się [świadomości i 
mądrości]. 

ཐསོ་པ་  thy [pa] = słuchać 

བསམ་པ་ sam [pa] = przemyśliwać, mieć zamysł, rozważać 

བརྟནེ་  ten = mieć oparcie, być opartym, wspierać 

སྒམོ་པ་ gom pa = nabierać wprawy, wyćwiczyć się, (medytować) 

ཚུལ་  tsul = sposób 

སྦྱརོ་  dzior = łączyć się, być połączonym 

ཕྱརི་  czir = ponieważ 

བདག་ཉདི་ dag nji = ja, ja sam, 

དབནེ་པ་ enpa = odosobnienie 

འདུག་པ་ dukpa = przebywać, być  

ཚུལ་  tsul = sposób 

འད་ི  di = ten, tego 

སྣང་བ་ nang ła = przejawiania 

བརྗདོ་པར་ dzjipar = wyjaśnić, wyrazić 



Namszie jeszie  004 dziepej tencie 

 
 

ཁམས་གསུམ་སམེས་ཅན་ཐམས་ཅད་ན།ི kham sum sem cien tham cie ni 

བདག་དང་གཞན་དང་གཉསི་ཀ་དང་།  dak dang szen dang nji ka dang 

རྒྱུ་མདེ་ལས་ན་ིབྱུང་བར་རྟགོས།  gju me le ni dziung łar tok 

བྱདེ་པ་ོཕྱ་དང་དབང་ཕྱུག་དང�  dzie po cia dang łang ciuk dang 

ཚངས་དང་ཁྱབ་འཇུག་ཕྱ་ིརལོ་རྡུལ།  tsang dang kjab dziuk czi ryl dyl 

ཕག་ན་མ་ོཡ་ིརྫས་བདནེ་པས།   pak na mo ji dze den pe 

བདག་དང་འཇགི་རྟནེ་བསྐྱདེ་ཅསེ་སྨྲ།  dak dang dzik ten kje cie ma 

 
 [Niektórzy] uważają, że wszystkie istoty trzech sfer powstają same z siebie albo 
z czegoś innego, albo z tych obu, albo bez przyczyny.  

Mówią, że świat i „ja” powstają ze stwórcy, takiego jak Cia, Sziwa, Brahma lub 
Wisznu, albo z zewnętrznych drobin, albo z ukrytej substancji, która jest realna. 

 

ཁམས་  kham = sfera (sanskr. dhatu) 

གསུམ་ sum = trzy 

སམེས་ཅན་ semcien = czujace istota (istoty) 

ཐམས་ཅད་ thamcie = wszystkie 

ན་ི  ni = partykuła gramatyczna 

བདག་  dak = ja 

དང་  dang = i 

གཞན་  szen = inni 

དང་  dang = i 



Namszie jeszie  004 dziepej tencie 

 
 

གཉིས་ཀ་ nji ka = oba 

དང་  dang = i 

རྒྱུ་མེད་ gju me = bez przyczyny 

ལས་  le = z 

ན་ི  ni = partykuła gramatyczna 

བྱུང་བར་ dziung łar = powstawać 

རྟགོས་  tok = rozumieć, w tym przypadku „uważają” 

བྱདེ་པ་ོ  dziepo = stwórca 

ཕྱ་  cia = Cia 

དང་  dang = i 

དབང་ཕྱུག་ łang ciuk = Sziwa 

དང་  dang = i 

ཚངས་  tsang [pa] = Brahma 

དང་  dang = i  

ཁྱབ་འཇུག་ kjab dziuk = Wisznu 

ཕྱ་ིརལོ་ czi ryl = zewnętrzne 

རྡུལ་  dyl = drobiny 

ཕག་ན་མ་ོཡ་ི pha na mo (ji) = ukryte; (ji) to końcówka gramat. 

རྫས་  dze = substancja 

བདནེ་པས་ denpe = prawdziwa, realna 

བདག་  dak = ja 

དང་  dang = i 



Namszie jeszie  004 dziepej tencie 

 
 

འཇགི་རྟནེ་ dzikten = świat 

བསྐྱདེ་  kje = powstać 

ཅསེ་  cie = part. gramat. 

སྨྲ་  ma = mówić 



Namszie jeszie  005 dziepej tencie 

 
 

ཐམས་ཅད་མཁྱནེ་པ་ཉག་གཅགི་ན།ི  Tham cie khjen pa njak czik ni 

ཁམས་གསུམ་འད་ིདག་སམེས་ཙམ་ཏ།ེ kham sum di dak sem tsam te 

བདག་ལས་མ་ཡནི་གཞན་ལས་མནི།  dak le ma jin szen le min 

གཉིས་ལས་མ་ཡནི་རྒྱུ་མདེ་མནི།  nji le ma jin gju me min 

ཆསོ་རྣམས་རྟན་ཅངི་འབྲལེ་འབྱུང་སྟ།ེ  czie nam ten czing drel dziung te 

ད་ེཉདི་རང་ག་ིང་ོབ་ོསྟོང་།   de nji rang gi ngo ło tong 

གཅགི་དང་ཐ་དད་རྣམ་བྲལ་བ།  czik dang tha de nam dral ła 

རྫུན་དང་བདནེ་པ་རྣམ་སྤངས་ཤངི་།  dzyn dang den pa nam pang szing 

སྒྱུ་མ་ཆུ་ཟླ་ལ་སགོས་ལྟར།   gju ma cziu da la sok tar 

མཁནེ་ནས་སམེས་ཅན་རྣམས་ལ་གསུངས། khjen ne sem cien nam la sung 

 

Jedyny Wszystkowiedzący powiedział, że trzy sfery są wyłącznie umysłem. Nie 
powstają one same z siebie ani z czegoś innego, ani z obu warunków, ani 
bezprzyczynowo. 

Wszystkie zjawiska powstają poprzez współzależne powstawanie i w swej 
esencji są puste. Sam będąc wolnym od jedności lub odrębności, porzuciwszy 
[poglądy o] prawdziwości i nieprawdziwości [zjawisk] 

i wiedząc, że [zjawiska] są jak iluzja lub odbicie księżyca w wodzie itd., [Budda] 
nauczał tego czujące istoty. 

 

ཐམས་ཅད་ thamcie = wszystko, wszystkie, wszyscy 

མཁྱནེ་པ་ khjenpa = wiedzący 



Namszie jeszie  005 dziepej tencie 

 
 

ཉག་གཅིག་ njakczik = jedyny 

ན་ི  = partykuła gramatyczna wskazują podmiot przed nią 

 
ཁམས་  kham = sfera 

གསུམ་  sum = trzy 

འད་ིདག་ di dak = te, te właśnie 

སམེས་  sem = umysł 

ཙམ་  tsam = tylko, wyłącznie 

ཏ་ེ   te = partykuła gramat. 

 
བདག་  dak = ja, ja sam, sam z siebie 

ལས་  le = z (w połączeniu z „dak” = sam z siebie) 

མ་ཡནི་  ma jin = nie jest 

གཞན་  szen = inny, innego 

ལས་  le = z (w połączeniu z „szen” = z innego) 

མནི་  min = nie jest 

 

གཉསི་  nji = dwa, oba 

ལས་  le = z (w połączeniu z „nji” = z obydwu) 

མ་ཡནི་  ma jin = nie jest 

རྒྱུ་  gju = przyczyna 

མདེ་  me = bez (w połączeniu z „gju” = bez przyczyny) 

མནི་  min = nie jest 

 

ཆསོ་རྣམས་ cie nam = wszelkie dharmy (zjawiska) 

རྟན་ཅངི་ ten czing = będąc opartym, zależnym 



Namszie jeszie  005 dziepej tencie 

 
 

འབྲལེ་   drel = w powiązaniu 

འབྱུང་  dziung = pojawiać się 

སྟ་ེ  te = part. gramat. (wskazuje, że jakaś myśl się tu zamyka, ale dalej 

będzie rozwijana) 
 

ད་ེཉདི་  de nji = one same w sobie 

རང་ག་ི  rang gi = we własnej 

ང་ོབ་ོ  ngoło = esencji, esencja 

སྟངོ་  tong = puste 

 

གཅགི་  czik = jeden, jednym 

དང་  dang = i 

ཐ་དད་  thade = odrębne, różne 

རྣམ་  nam = rodzaj, aspekt, typ 

བྲལ་བ་  dralła = wolny, pozbawiony, oddzielony od czegoś  

 

རྫུན་  dzyn = kłastwo, fałsz 

དང་  dang = i 

བདནེ་པ་ denpa = prawda 

རྣམ་  nam = rodzaj, aspekt, typ 

སྤངས་   pang = przucić 

ཤངི་  szing = końcówka imiesłowu („pang szing” = porzuciwszy) 



Namszie jeszie  005 dziepej tencie 

 
 

 

སྒྱུ་མ་  gjuma = iluzja 

ཆུ་  cziu = woda 

ཟླ་  da = księżyc 

ལ་སོགས་ la sok = i tak dalej 

ལྟར་  tar = tak jak, takie jak 

 
མཁནེ་   khjen = wiedzieć 

ནས་  ne = prat. gram. Oznaczająca czas przeszły dokonany 

(„khjen-ne” – wiedząc, posiadłszy wiedzę) 
སམེས་ཅན་ semcien = czujące istoty 

རྣམས་  nam = końcówka liczby mnogiej 

ལ་  la = part. gram. (zaimek wskazujący: komu?, czemu?) 

གསུངས་ sung = mówić, nauczać – czasownik w formie  

grzecznościowej: „Wszechwiedzący mówi” 



Namszie jeszie  006 dziepej tencie 

 
 

ད་ེལྟར་འཁྲུལ་དང་མ་འཁྲུལ་པའ།ི  De tar tryl dang ma tryl pej 

རྩ་བ་གང་ལས་བྱུང་ཡནི་ཞསེ།  Tsa ła gang le dziung jin szie 

མ་ེལངོ་ལས་ན་ིརང་བཟུགས་དང་།  Me long le ni rang zuk dang 

དུ་བ་ལས་ན་ིམ་ེཞནི་དུ།   Du ła le ni me szin du 

རྟན་ཅངི་འདྲལེ་འབྱུང་ཚུལ་བསྟན་ནས། Ten czing drel dziung tsul ten ne 

རྟགོས་པ་འདརི་ན་ིགསལ་བརྗདོ་བྱ།  Tok pa dir ni sal dzjy dzia 

Co jest korzeniem pomieszania i nie-pomieszania? 

Przedstawię to jasno, aby mogło powstać zrozumienie współzależnego 
powstawania w taki sposób, jak [widzi się] własne odbicie w lustrze lub jak na 
podstawie dymu wie się o istnieniu ognia. 
 

ད་ེལྟར་  de tar = tak oto, w ten sposób 

འཁྲུལ་  tryl (skrót od: trylpa) = pomieszanie, ułuda, bycie zwiedzionym 

དང་  dang = i  
མ་འཁྲུལ་པའ་ི ma-trylpa = niepomieszanie 

 

རྩ་བ་  tsa ła = korzeń 
གང་ལས་ gang le = skąd 
བྱུང་   dziung= pochodzi 

ཡནི་ཞསེ་ jin szie = końcówka gramatyczna do zapytania: skąd pochodzi 
 

མ་ེལངོ་  melong = lustro 

ལས་  le = z 

ན་ི  ni = partykuła gram.  

རང་  rang = własne 
བཟུགས་ zuk = forma, kształt, ciało 



Namszie jeszie  006 dziepej tencie 

 
 

དང་  dang = i 

 

དུ་བ་  duła = dym 
ལས་  le = z 

ན་ི  ni = partykuła gram. 

མ་ེ  me = ogień 
ཞནི་དུ་  szindu = tak jak, w taki sam sposób, tak samo 
 

རྟན་ཅངི་ ten czing = w oparciu o 
འདྲལེ་  drel (drelła) = w powiązaniu, będąc powiązanym 
འབྱུང་  dziung (dziungła) powstawać 
ཚུལ་  tsul = w sposób 
བསྟན་ནས་ ten ne = ukazawszy 

 

རྟགོས་པ་ tokpa = zrozumienie 

འདརི་  dir = tutaj 

ན་ི  ni = partykuła gram. 

གསལ་  sal = jasno 

བརྗདོ་  dzjy = wypowiedzieć, objaśnić 
བྱ་  dzia = partykuła gram. 



Namszie jeszie  007 dziepej tencie 

 
 

སྒ་ོལྔའ་ིརྣམ་པར་ཤསེ་པ་ན།ི   go ngej nam par szie pa ni 

གཟུགས་སྒྲ་དྲ་ིར་ོརེག་བྱ་ལ།   zug dra dri ro reg dzia la 

བླང་དརོ་བྱས་པས་ཉནོ་མངོས་བསྐྱདེ། lang dor dzie pe njin mong kje 

ཡུལ་འད་ིདག་ན་ིགང་ཡིན་ཞསེ།  jul di dag ni gang jin szie 

ཤསེ་རབ་ལྡན་པས་ལགེས་བརྟགས་ན། szie rab den pe leg tag na 

རྣམ་རགི་ཤསེ་པ་ལས་བཞན་པའ།ི  nam rig szie pa le szen pej 

རྡུལ་སགོས་ཕྱ་ིརོལ་གྲུབ་པ་མདེ།  dyl sog czi ryl drub pa me 

Świadomości pięciu bram dają powstać [w umyśle] truciznom (klesia) 
zrodzonym z odrzucania i przyjmowania form, dźwięków, zapachów, smaków i 
dotyku. 

Czym są te obiekty? Jeśli mędrzec zbada je dokładnie, to stwierdzi, że nie 
istnieje nic zewnętrznego, takiego jak drobiny itd., co byłoby różne od 
postrzegającej świadomości. 

 
སྒ་ོ  go = brama, drzwi 

ལྔའ་ི  ngej = pięciu 

རྣམ་པར་ཤསེ་པ་ nampar sziepa (w skrócie: namszie) = świadomość 

ན་ི  ni = partykuła gram. 

 
གཟུགས་ zug = forma 

སྒྲ་  dra = dźwięk 

དྲ་ི  dri = zapach 

ར་ོ  ro = smak 

རགེ་བྱ་  reg dzia = dotyk, odczucie dotykania 

ལ་  la = ni = partykuła gram. (zaimek wskazujący: komu, czemu itd.) 

 

བླང་  lang = wziąć, przyjąć 



Namszie jeszie  007 dziepej tencie 

 
 

དརོ་  dor = odrzucić, porzucić 

བྱས་པས་ dziepe = (dziepa = czynić) czyniąc 

ཉནོ་མངོས་ njinmong = sanskryt: klesia = szkodliwa emocja 

བསྐྱདེ་  kje = stworzyć, zrodzić, rozwinąć 

 

ཡུལ་  jul = obiekt, obiekty 

འད་ི  di = te 

དག་ན་ི  dag ni = same w sobie 

གང་ཡནི་  gang jin = czym? czymże? 

ཞསེ་  szie = la = ni = partykuła gram. wskazująca, że będzie to dalej objaśnione 

 

ཤསེ་རབ་ szierab = sanskr. pradżnia = najwyższe zrozumienie, mądrość rozróżniająca 

ལྡན་པས་ denpe = mający, posiadający 

ལགེས་  leg (skrót od „legpa”) = dobrze 

བརྟགས་ན་ tag na = jeśli sprawdzi, przeanalizuje, zbada 

 

རྣམ་རིག་ namrig = postrzeganie, postrzgająca 

ཤསེ་པ་  sziepa = świadomość, bycie świadomym, uświadamianie sobie 

ལས་  le = od 

བཞན་པའ་ི szenpej = inna 

 

རྡུལ་  dyl = cząstka, drobina 

སགོས་  sog = itd. 

ཕྱ་ིརོལ་  cziryl = zewnętrzne 

གྲུབ་པ་  drubpa = uczynione, zrobione, stworzone 

མདེ་  me (skrót od: ma-re) = nie ma 



Namszie jeszie  008 dziepej tencie 

 
 

 

གང་ཚ�་ཡུལ་གྱ་ིརྫས་ད་ེདག    gang tse jul gji dze de dag 

ཤསེ་ལས་གཞན་ན་བདག་གཅགི་མནི། szie le szien na dag czik min 

བསྟན་མདེ་ཐགོས་པ་མདེ་པ་ཡ།ི  ten me thog pa me pa ji 

རགི་ལས་བམེ་པའོ �་རྫས་མ་ིསྐྱ།ེ  rig le bem poj dze mi kje 

ད་ེཕྱརི་ད་ེབྱུང་འབྲལེ་པ་མདེ།   de czir de dziung drel pa me 

ད་ེའདདོ་ཤསེ་ལ་ཡུལ་རྣམས་ན།ི  de dy szie la jul nam ni 

སྣང་བར་མ་ིརགི་འབྲལེ་མདེ་ཕྱརི།  nang łar mi rig drel me czir 

Jeśli istniałyby materialne obiekty, różne od świadomości, to [obiekty i 
świadomość] nie mogłyby być tej samej natury. 

Nie dająca się ukazać i wolna od przeszkód świadomość nie może stwarzać 
materialnej substancji. 

Dlatego [obiekty i świadomość] nie miałyby przyczynowej współzależności. 
Jeśli utrzymuje się pogląd [o materialności obiektów], to nie jest zasadne 
twierdzić, że umysł może postrzegać obiekty. 
 
གང་ཚ�་  gang tse = wówczas (tu w znaczeniu: jeśli) 

ཡུལ་གྱ་ི  jul gji = obiektu 

རྫས་  dze = substancja 

ད་ེདག   dedag = te 

 

ཤསེ་  szie (skrót od: sziepa) = bycie świadomym 

ལས་  le = od 

གཞན་ན་ szien na = jeśli inne (byłoby) 

བདག་གཅིག་ dag czik = ta sama tożsamość, natura 

མནི་  min = nie jest 

 



Namszie jeszie  008 dziepej tencie 

 
 

བསྟན་  ten = ukazywać (tu: dający się ukazać, „ukazywalny”) 

མདེ་  me = nie jest, nie będący 

ཐགོས་པ་ thogpa = powstrzymać, zatrzymać, postawić przeszkodę 

མདེ་པ་ཡ་ི mepa ji = nie będący 

 
རགི་   rig = bycie świadomym, świadomość 

ལས་  le = z 

བམེ་པོའ �་ bempoj = materialna, substancjalna 

རྫས་  dze = substancja 

མ་ིསྐྱ་ེ  mi-kje = nie powstaje 

 
ད་ེཕྱརི་  deczir = dlatego 

ད་ེབྱུང་  de-dziung = z tego powstały 

འབྲལེ་པ་ drelpa = powiązanie 

མདེ་  me = nie jest 

 
ད་ེ  de = tak 

འདདོ་  dy = pragnąć, zaakceptować 

ཤསེ་  szie = wiedza, rozumienie 

ལ་  la = partykuła gram.: zaimek wskazujący 

ཡུལ་རྣམས་ jul nam = obiekty 

ན་ི  ni = partykuła gram. 

 
སྣང་བར་ nangłar = przejawianie się 

མ་ིརགི་  mi-rig = nielogiczne, niezasadne 

འབྲལེ་  drel = powiązanie (powiązania) 

མདེ་  me = nie ma 

ཕྱརི་  czir = z tego powodu, dlatego 



Namszie jeszie  009 dziepej tencie 

 
 

 

ད་ེཕྱརི་ཅ་ིལྟར་སྣང་བ་འད།ི   de czir czi tar nang ła di 

ཤསེ་ལས་གཞན་པའ་ིཡུལ་མདེ་ད།ེ  szie le szien pej jul me de 

ད་ེབྱུང་རང་རགི་ཉམས་མྱངོ་བཞནི།  de dziung rang rig njam njong szin 

ཆ་མེད་རྡུལ་དང་ཕྱ་ལ་ེབ།   czia me dul dang czia le ła 

སྣང་བ་སེམས་ཏ་ེད་ེཡ་ིདནོ།   nang ła sem te de ji dyn 
ཕྱ་ིརལོ་གཞན་དུ་གྲུབ་མདེ་ཕྱརི།  czi ryl szen du drub me czir 

ཚངས་སགོས་བྱདེ་པ་ོམནི་པར་རྟགོས། tsang sok dzie po min par tok 

 

Dlatego wszystkie zjawiska nie istnieją jako obiekty różne od świadomości. Ich 
przejawianie się jest sposobem doświadczania świadomości. Zjawiska, 
zarówno niepodzielne drobiny, jak i wielkie formy, są umysłem. Skoro nie ma 
istniejących niezależnie na zewnątrz rzeczy, zrozum, że nie istnieje stwórca, taki 
jak Brahma itp. 

 
ད་ེཕྱརི་   deczir = dlatego 

ཅ་ིལྟར་   czitar = jakiekolwiek, wszelakie 

སྣང་བ་   nangła = zjawiska 

འད།ི  di = te 

 
 
ཤསེ་  szie (skrót od sziepa) = świadomość, bycie świadomym 

ལས་  le = od 

གཞན་པའ་ི szienpej = różne, inne 

ཡུལ་  jul = obiekt 

མདེ་ད་ེ  me-de = nie ma, nie istnieje 

 



Namszie jeszie  009 dziepej tencie 

 
 

ད་ེབྱུང་  de dziung = ich przejawianie się, powstawania 

རང་   rang = własna 

རགི་  rig = świadomość 

ཉམས་མྱངོ་ njam-njong = doświadczanie 

བཞནི་  szin = jak, tak jak 

 
ཆ་མེད་  czia-me = nie mające części, niepodzielne 

རྡུལ་  dul = drobiny, cząstki 

དང་  dang = i 

ཕྱ་ལ་ེབ་  czialeła = gładkie, płaski,– tutaj w znaczeniu wielkich form 

 
སྣང་བ་  nangła = zjawiska 

སམེས་ཏ་ེ sem-te = umysłu 

ད་ེཡ་ི  de-ji = jego, tego 

དནོ་  dyn = sens, znaczenie, istota rzeczy 

 
ཕྱ་ིརོལ་  cziryl = zewnętrzny 

གཞན་དུ་ szendu = inny 

གྲུབ་མདེ་ drub-me = nie stworzone, nie uczynione 

ཕྱརི་  czir = ponieważ 

 
ཚངས་   tsang (tsangpa) = Brahma 

སགོས་  sok = itd. 

བྱདེ་པ་ོ  dziepo = stwórca, twórca 

མནི་པར་ minpar = nie ma 

རྟགོས་  tok = zrozum 



Namszie jeszie  010 dziepej tencie 

 
 

ཡདི་དང་ཆསོ་ཀྱ་ིའབྲལེ་པ་ཡང་།  ji dang czie kji drel pa jang 

རྨ་ིལམ་ཉམས་སུ་མྱངོ་བ་བཞནི།  mi lam njam su njong ła szin 

ད་ེཉདི་ད་ེལ་དམགིས་པ་ལ།   de nji de la mig pa la 

ཞནེ་པར་ཟད་ཀྱ་ིདངསོ་བདནེ་མདེ།  szien par ze kji ngy den me 

Powiązanie pomiędzy umysłem a zjawiskami jest takie, jak doświadczanie snu. 
Jest to przywiązanie do doświadczanego jako do rzeczywistego. W istocie nie 
ma w tym realności. 

 
ཡདི་  ji = umysł, procesy mentalne 

དང་  dang = i 

ཆསོ་ཀྱ་ི  czie-kji = dharm, zjawisk 

འབྲལེ་པ་ drelpa = powiązanie 

ཡང་  jang = gramat. – ma różna znaczenia, tutaj: znów, oba… 

 

རྨ་ིལམ་  milam = sen, śnienie 

ཉམས་སུ་མྱངོ་བ་ njamsu njongła = doświadczanie 

བཞནི་   szin = tak jak 

 

ད་ེཉདི་  denji = tego, tej właśnie rzeczy 

ད་ེལ་  de la = do tego 

དམགིས་པ་ migpa = skupienie, obiekt obserwacji, punkt odniesienia 

ལ་  la = do, na 

 

ཞནེ་པར་ szienpar = przywiązanie, lgnięcie 

ཟད་ཀྱ་ི  ze-kji = nic innego poza tym 

དངསོ་བདནེ་ ngyden = realne, substancjalne, prawdziwie istniejące 

མདེ་   me = nie ma 



Namszie jeszie  011 dziepej tencie 

 
 

ད་ེལྟར་ཚ�གས་དྲུག་ཤསེ་པ་འད།ི  de tar tsog drug szie pa di 

དནོ་དང་སམེས་ཅན་སྣང་བ་དང་།  dyn dang sem cien nang ła dang 

བདག་འཛ�ན་དང་ན་ིརྣམ་རགི་དང་།  dag dzyn dang ni nam rig dang 

སྣང་བའ་ིརྣམ་པ་གང་བྱུང་བ།   nang łej nam pa gang dziung ła 

འད་ིཅ་ིགཞན་གྱསི་བྱས་མནི་ན།  di czik szen gji dzie min na 

གཉིས་ཀྱསི་མ་བསྐྱདེ་གཉསི་མདེ་དམནི། nji kji ma kje nji me min 

W ten sposób sześć zbiorów świadomości, istoty i świat, lgnięcie do „ja”, 
postrzeganie – wszelkie przejawiające się zjawiska nie są uczynione przez coś 
innego i nie zostały stworzone przez siebie same ani przez obie [przyczyny], ani 
bez obu. 
ད་ེལྟར་   detar = w ten sposób 

ཚ�གས་  tsog = zbiorów 

དྲུག་  drug = sześć 

ཤསེ་པ་  szie pa = świadomość 

འད་ི  di - te 

 
དནོ་  dyn = cele, tutaj w znaczeniu obiekty postrzegania 

དང་  dang = i 

སམེས་ཅན་ semcien = istoty 

སྣང་བ་  nangła = przejawianie się 

དང་  dang = i 

 
བདག་འཛ�ན་ dagdzyn = lgnięcie do „ja” 

དང་  dang = i 

ན་ི  ni = part. gramat. 

རྣམ་རིག་ nam-rig = bycie świadomym, postrzeganie 

དང་  dang = i 

 



Namszie jeszie  011 dziepej tencie 

 
 

སྣང་བའ་ི nangłej = przejawienia, przejawiające się 

རྣམ་པ་  nampa = formy, rodzaje 

གང་བྱུང་བ་ gang dziungła = cokolwiek powstaje 

 
འད་ིཅ་ི  diczi = wszelkie 

གཞན་གྱསི་ szen gji = innym, przez coś innego 

བྱས་  dzie = uczynione 

མནི་ན་  min-na = nie są 

 
གཉསི་ཀྱིས་ nji-kji = oboma, przez oba 

མ་བསྐྱདེ་ ma-kje = nie utworzone, nie zrobione 

གཉསི་མེད་ nji-me = bez obu 

དམནི་  min = nie są 



Namszie jeszie  012 dziepej tencie 

 
 

ད་ེཕྱརི་རྒྱལ་བས་གསུངས་པ་ལྟར།  de czir gjal łe sung pa tar 
འཁརོ་འདས་ཐམས་ཅད་སམེས་ཙམ་སྟ།ེ khor de tham cie sem tsam te 

Dlatego Zwycięzca powiedział, że samsara i nirwana są tylko umysłem. 
 

ད་ེཕྱརི་  deczir = dlatego 

རྒྱལ་བས་ gjal łe = Zwycięzca, Zwycięski (tryb pasywny: dosł. „Zwycięcą”) 

གསུངས་པ་ sungpa = powiedziano 

ལྟར་  tar = tak, tak właśnie 

 
འཁརོ་  khor = (skrót od: khorła) samsara 

འདས་  de = (skrót od: njangen le de) nirwana 

ཐམས་ཅད་ tham cie = wszystko 

སམེས་  sem = umysł 

ཙམ་  tsam = tylko, wyłącznie 

སྟ་ེ  te = gramatyczna końcówka wskazują koniec sekwencji logicznej 

================================================================= 
 

འད་ིཡ་ིརྒྱུ་རྐྱནེ་རྟན་འབྲལེ་ན།ི   di ji gju kjen ten drel ni 

ཚ�གས་དྲུག་ཡདི་དང་ཀུན་གཞ་ིཞསེ།  tsog drug ji dang kyn szi szie 

གསུང་སྟ་ེ     sung te 

Powiedziano, że współzależne powstawanie - przyczyny i warunki - jest sześcioma zbiorami 
[świadomości], manasem (umysł) oraz alają. 

འད་ིཡ་ི  di ji = ich 

རྒྱུ་  gju = przyczyna 

རྐྱནེ་  kjen = warunek 

རྟན་འབྲལེ་ tendrel =  

ན་ི  ni = gramat. 

 



Namszie jeszie  012 dziepej tencie 

 
 

 
ཚ�གས་  tsog = zbiór, zbiory 

དྲུག་  drug = sześć 

ཡདི་  ji = umysł, myślenie 

དང་  dang = i 

ཀུན་གཞ་ི kynszi = (sanskryt: alaja) wszechpodstawa 

ཞསེ་  szie = w ten sposób 

 
གསུང་  sung = powiedziano 

སྟ་ེ  te = gramatyczna końcówka wskazują koniec sekwencji logicznej 

 

================================================================= 
 ཚ�གས་དྲུག་ཤསེ་པ་ན།ི    tsog drug szie pa ni 

Sześć zbiorów świadomości 

 

ཚ�གས་  tsog = zbiorów 

དྲུག་  drug = sześć 

ཤསེ་པ་  sziepa = świadomości 

ན་ི  ni = gramat. 

 
 

================================================================= 
དམགིས་རྐྱནེ་ལ་ལྟསོ་ད་ེདག་ཀྱང་།  mig kjen la ty de dag kjang 

གཟུགས་སགོས་ཡུལ་ན་ིདྲུག་པ་ོཡནི། zug sok jul ni drug po jin 

zależy od warunku zewnętrznego, którym jest sześć obiektów zmysłów, jak formy itd. 

 

དམགིས་རྐྱནེ་ mig-kjen = warunek przedmiotowy, obiektowy (mig = przedmiot,  

obiekt, kjen = warunek) 



Namszie jeszie  012 dziepej tencie 

 
 

ལ་  la = na, do, w odniesieniu do 

ལྟསོ་  ty = zależeć od, w porównaniu z, w odniesieniu do 

ད་ེདག་  de dag = te, one 

ཀྱང་  kjang = jednak, którykolwiek, niezależnie od, jak również… 

 
གཟུགས་ zug = forma 

སགོས་  sok = itd. 

ཡུལ་  jul = obiekt 

ན་ི  ni = gramat.  

དྲུག་པ་ོ  drugpo = sześcioma 

ཡནི་  jin = jest 

 
================================================================= 
བདག་རྐྱནེ་དབང་པ་ོདྲུག་པ་ོསྟ།ེ  dag kjen łang po drug po te 

ད་ེཡང་གཟུགས་ཅན་དྭང་བའ།ོ  de jang zug cien dang ła-o 

Zasadniczym warunkiem jest sześć zdolności zmysłów, które mają formę [zmysły] i klarowne 
[pojmowanie]. 
 

བདག་རྐྱནེ་ dag-kjen = warunek zasadniczy 

དབང་པ་ོ łangpo = zdolności (zmysłów) 

དྲུག་པ་ོ  drugpo = sześć 

སྟ་ེ  te = gramatyczna końcówka wskazują koniec sekwencji logicznej  

 
ད་ེཡང་  de jang = co więcej 

གཟུགས་ zug = formę 

ཅན་  cien = mające 

དྭང་བའ་ོ dangła-o = jasność, klarowność 

  



Namszie jeszie  012 dziepej tencie 

 
 

================================================================= 
གཉིས་ཀ་སམེས་ལས་བྱུང་བ་ཡནི།   nji ka sem le dziung ła jin 

ཡུལ་དང་དབང་པརོ་རབ་སྣང་བ།   jul dang łang por rab nang ła 

ཐགོ་མདེ་ཁམས་ལ་བརྟནེ་པ་ཡནི།   thog me kham la ten pa jin 

དནོ་མཐངོ་རྣམ་པར་ཤསེ་ཡནི་ཀྱང་།   dyn thong nam par szie jin kjang 

ཁྱད་པར་སམེས་བྱུང་འདུ་བྱདེ་ན།ི   kje par sem dziung du dzie ni 

ཡདི་ཀྱ་ིརྣམ་ཤསེ་ལ་བརྟནེ་ཏ།ེ    ji kji nam szie la ten te 

Oba [obiekty i zmysły] powstają z umysłu. Pełne przejawianie się obiektów i zdolności 
zmysłów jest zależne od niemającej początku podstawy. 
Świadomości zmysłów postrzegają obiekty, podczas gdy rozróżnianie to są zjawiska 
umysłowe, oparte na świadomości mentalnej. 

གཉསི་ཀ་ njika = oba 

སམེས་ལས་ sem le = z umysłu 

བྱུང་བ་  dziungła = powstające 

ཡནི་  jin = są 

 
ཡུལ་  jul = obiekty 

དང་  dang = i 

དབང་པརོ་ łangpor = zdolności (zmysłów) 

རབ་  rab = pełne, w najwyższym stopniu 

སྣང་བ་  nangła = przejawianie 

 
ཐགོ་མེད་ thogme = bez początku 

ཁམས་  kham = element 

ལ་  la = na 

བརྟནེ་པ་ tenpa = opierające się 

ཡནི་  jin = jest 

 



Namszie jeszie  012 dziepej tencie 

 
 

དནོ་  dyn = cele, obiekty 

མཐངོ་  thong = widzieć 

རྣམ་པར་ཤསེ་ nampar szie = świadomościami 

ཡནི་  jin = są 

ཀྱང་  kjang = jednak 

 
ཁྱད་པར་ kjepar = szczególnie, szczegóły 

སམེས་བྱུང་ sem dziung = zjawiska umysłowe 

འདུ་བྱདེ་ dudzie = zbieranie, gromadzenie 

ན་ི  ni = gramat. 

 

ཡདི་ཀྱ་ི  ji kji = umysłu 

རྣམ་ཤསེ་ nam szie = świadomość (jikji namszie – sanskr. manowidżniana, to  

szósta świadomość) 
ལ་  la = w  

བརྟནེ་  ten = oparte 

ཏ་ེ  te = gramat. 

 



Namszie jeszie  013 dziepej tencie 

 
 

ད་ེམ་ཐག་དང་ཉནོ་ཡིད་གཉསི།   de ma thak dang njyn ji nji 

Co do bezpośredniego [umysłu] i umysłu klesia: 
 

ད་ེམ་ཐག་ de ma thak = bezpośredni 

དང་  dang = i 

ཉནོ་ཡདི་ njyn ji = umysł klesia 

གཉསི་  nji = oba, dwa 

 
================================================================= 
དྲུག་པ་ོསྐྱ་ེདང་འགག་པ་ཡ།ི    drug po kje dang gak pa ji 

རྐྱནེ་ཕྱརི་ད་ེམ་ཐག་པ་ཡནི།    kjen czir de ma thak pa jin 

ཚ�གས་དྲུག་སྐད་ཅགི་སྐྱ་ེའགག་གི   tsok druk ke cik kje gak gi 

གྲངས་བཞནི་ད་ེདང་འབྲལེ་པ་ཡནི།   drang szin de dang drel pa jin 

རྣལ་འབྱརོ་ལྡན་པའ་ིཡདི་དང་ན།ི   nal dzior den pej ji dang ni 

རྒྱལ་བའ་ིབཀའ་ལས་འད་ིཤསེ་འགྱུར།  gjal łej ka le di szie gjur 

Bezpośredni [umysł] jest warunkiem powstawania i zanikania sześciu [świadomości]. Jawi 
się on tyle razy, ile jest momentów powstawania i zanikania sześciu zbiorów. Wie się o tym 
dzięki umysłowi obdarzonemu jogą i ze słów Zwycięzcy. 

 

དྲུག་པ་ོ  drug po = sześć, sześciu 

སྐྱ་ེ  kje = powstawać, powstawania 

དང་  dang = i 

འགག་པ་ཡ་ི gakpa ji = zanikania 

  

རྐྱནེ་  kjen = warunek 

ཕྱརི་  czir = ponieważ 

ད་ེམ་ཐག་པ་ dema-thakpa = bezpośredni 



Namszie jeszie  013 dziepej tencie 

 
 

ཡནི་  jin = jest 

 

ཚ�གས་ tsok = zbiór, zbiory 

དྲུག་  druk = sześć 

སྐད་ཅགི་ kecik = moment, chwila 

སྐྱ་ེ  kje = powstawania 

འགག་གི gak gi = zanikania 

 

གྲངས་  drang = ilość 

བཞནི་  szin = taka jak 

ད་ེ  de = to, tego 

དང་འབྲལེ་པ་ dang drelpa = będąc powiązana 

ཡནི་  jin = jest 

 

རྣལ་འབྱརོ་ naldzior = joga (jogą) 

ལྡན་པའ་ི denpej = posiadający, obdarzony 

ཡདི་  ji = umysł 

དང་  dang = i 

ན་ི  ni = końcówka gramat. 

 

རྒྱལ་བའ་ི gjalłej = Zwycięzcy 

བཀའ་  ka = mowa 

ལས་  le = z 

འད་ི  di = to 

ཤསེ་འགྱུར་ szie gjur = wiedzieć (dosł.: jest wiedziane)  

 



Namszie jeszie  013 dziepej tencie 

 
 

================================================================= 
འད་ིཡ་ིཆ་ཤས་སམེས་ཉདི་ལ།   di ji cia szie sem nji la 

ངར་སམེས་ང་རྒྱལ་འཛ�ན་པ་དང་།   ngar sem nga gjal dzyn pa dang 

ང་ལ་ཆགས་ཤངི་མ་རགི་བཅས།   nga la cziak szing ma rig cie 

འཇགིས་ཚ�གས་ཐམས་ཅད་བསྐྱདེ་པའ་ིཕྱརི།  dzik tsok tham cie kje pej czir 

ཉནོ་མངོས་ཅན་གྱ་ིཡདི་ཅསེ་བྱ།   njyn mong cien gji ji cie dzia 

 

Umysł klesia zwie się tak dlatego, że jest tym aspektem umysłu, który [odpowiada za] 
poczucie „ja”, utrzymywanie dumy, przywiązanie do „ja” i niewiedzę powodującą 
powstawanie wszystkiego, co przerażające. 

 

འད་ིཡ་ི  di ji = tego 

ཆ་ཤས་  cia szie = część, aspekt 

སམེས་ཉདི་ semnji = właśnie umysłu 

ལ་  la = w odniesieniu do… 

 

ངར་  ngar = mnie 

སམེས་  sem = umysł 

ང་རྒྱལ་  ngagjal = duma 

འཛ�ན་པ་ dzynpa = lgnięcie, trzymanie się 

དང་  dang = i 

 

ང་ལ་  nga la = do mnie 

ཆགས་ཤིང་ cziak szing = lgnąc 

མ་རགི་  marig = niewiedza 

བཅས་  cie = wraz z, mając, posiadając 

 



Namszie jeszie  013 dziepej tencie 

 
 

འཇགིས་ dzik = przerażające, niebezpieczne, pełne lęku 

ཚ�གས་  tsok = zbiór 

ཐམས་ཅད་ thamcie = wszystko 

བསྐྱདེ་པའ་ི kjepej = powstawanie 

ཕྱརི་  czir = dlatego 

 

ཉནོ་མངོས་ njynmong (sanskr. klesia) = splamienia, skalania, szkodliwe emocje 

ཅན་གྱ་ི  cien gji = mający 

ཡདི་  ji = umysł 

ཅསེ་བྱ་  cie dzia = jest tak zwany 



Namszie jeszie  014 dziepej tencie 

 
 

དྲུག་པ་ོའགག་མ་ཐག་ཡདི་ན།ི    drug po gak ma thak ji ni  

རྣམ་ཤསེ་སྐྱ་ེབའ་ིགནས་ཡནི་ཏ།ེ   nam szie kje łej ne jin te 

ཉནོ་ཡདི་ཉནོ་མངོས་གནས་སུ་འགྱུར།  njin ji njin mong ne su gjur 

བསྐྱདེ་དང་སྒྲབི་པའ་ིནུས་པར་འགྱུར།   kje dang drib pej ny par gjur 

ད་ེཕྱརི་ཡདི་ད་ེརྣམ་པ་གཉསི།    de czir ji de nam pa nji 

Bezpośredni umysł zanikania sześciu [świadomości] jest podstawą powstawania 
świadomości, a umysł klesia jest podstawą dla kleś. Ponieważ umysł ma zdolność 
wytwarzania i zasłaniania, dlatego jest powiedziane, że posiada dwa aspekty. 
 

དྲུག་པ་ོ  drug po = sześciu 

འགག་  gak = zanikanie 

མ་ཐག་  ma thak = bezpośredni 

ཡདི་  ji (sanskr. manas) = umysł, myślenie 

ན་ི  ni = part. gramat.  

 
རྣམ་ཤསེ་ namszie = świadomość 

སྐྱ་ེབའ་ི  kjełej = powstawania 

གནས་  ne = miejsce 

ཡནི་ཏ་ེ  jin te = gdyż jest 

 
ཉནོ་ཡདི་ njin ji (sanskr. klesio-manas) = splamiony umysł  

ཉནོ་མངོས་ njin mong (sanskr. klesia) = splamienia, emocjonalne skalania 

གནས་སུ་འགྱུར་ nesu gjur = jest miejscem 

 
བསྐྱདེ་  kje = stwarzania 

དང་  dang = i 

སྒྲབི་པའ་ི dribpej = zaciemniania 

ནུས་པར་འགྱུར་   nypar gjur = jest miejscem 



Namszie jeszie  014 dziepej tencie 

 
 

 
ད་ེཕྱརི་  de czir = dlatego 

ཡདི་  ji = umysł (manas) 

ད་ེ  de = ten 

རྣམ་པ་  nampa = aspekty 

གཉསི་  nji = dwa 

 
================================================================= 
 
ཁྱད་པར་བླ་ོགྲསོ་ལྡན་རྣམས་ལ།  kje par lo dry den nam la 

ཀུན་གཞའི་ིརྣམ་པར་ཤསེ་གསུང་ཏ།ེ  kyn szij nam par szie sung te 

Dla szczególnie inteligentnych nauczano o świadomości alaja. 
 

ཁྱད་པར་ kjepar = szczególną 

བླ་ོགྲསོ་  lodry = inteligencją 

ལྡན་རྣམས་ལ་ den nam la = obdarzony, posiadający 

 
ཀུན་གཞིའ་ི kynszij (sanskr. alaja) = wszechpodstawy 

རྣམ་པར་ཤསེ་ nampar szie[pa] (sanskr. widżniana) = świadomość 

གསུང་ཏ་ེ sung te = powiedziano, nauczano 

 
================================================================= 
 

འད་ིན་ིརྟན་དང་གནས་དང་ན།ི   di ni ten dang ne dang ni 

ལནེ་པའ་ིརྣམ་པར་ཤསེ་ཀྱང་གསུང་།  len pej nam par szie kjang sung 

ཚ�གས་བདུན་གྱསི་བསྐྱདེ་ལས་རྣམས་ཀུན། tsok dyn gji kje le nam kyn 

མ་དྲསེ་ལུང་དུ་མ་བསྟན་པར།   ma dre lung du ma ten par 

བསགས་པས་རྣམ་པར་སྨནི་ཅསེ་བྱ།  sak pe nam par min cie dzia 



Namszie jeszie  014 dziepej tencie 

 
 

ཆར་ཆུ་རྒྱ་མཚ�་ཇ་ིབཞནི་ན།ོ   ciar ciu gjam tso dzi szin no 

ཐམས་ཅད་བསྐྱདེ་པར་བྱདེ་པས་ན།  tam cie kje par dzie pe na 

ས་བནོ་ཀུན་ལྡང་ཀུན་གཞ་ིསྟ།ེ   sa byn kyn dang kyn szi te 

རྒྱུ་ཡ་ིརྐྱནེ་ཞེས་བརྗདོ་པ་ཡ།ི   gju ji kjen szie dzjy pa ji 

ཚ�གས་བདུན་ལགོ་ན་ད་ེལྡགོ་ཕྱརི།  tsok dyn lok na de dok cir 

རྐྱནེ་གྱ་ིརྣམ་ཤསེ་ཞསེ་ཀྱང་བྱ།  kjen gji nam szie szie kjang dzia 

Jest to zwane podstawą, miejscem oraz magazynującą świadomością. Wszelka karma i 
powstawanie siedmiu zbiorów [świadomości] 
są zbierane w niepomieszany sposób w neutralnej [podstawie]. Jest ona również zwana 
powodującą dojrzewanie, tak jak deszcz, rzeka i ocean.  
Ponieważ to stwarza wszystko, jest zatem wszechpodstawą, z której kiełkują nasiona. Jest 
to zwane warunkiem przyczynowym. 
Gdyby siedem zbiorów świadomości nie pojawiało się, to [podstawowa świadomość] też by 
się nie pojawiała, dlatego zwie się ona świadomością warunkową. 

 

འད་ིན་ི  di ni 

རྟན་  ten 

དང་  dang 

གནས་  ne 

དང་ན་ི  dang ni 

 
ལནེ་པའ་ི  len pej 

རྣམ་པར་ཤེས་ nam par szie 

ཀྱང་  kjang 

གསུང་  sung 

 
ཚ�གས་  tsok 

བདུན་  dyn 

གྱསི་  gji 



Namszie jeszie  014 dziepej tencie 

 
 

བསྐྱདེ་  kje 

ལས་  le 

རྣམས་  nam 

ཀུན་  kyn 

 
མ་དྲསེ་  ma dre 

ལུང་དུ་  lung du 

མ་བསྟན་པར་ ma ten par 

 
བསགས་པས་ sak pe 

རྣམ་པར་ nam par 

སྨནི་  min 

ཅསེ་བྱ་  cie dzia 

 
ཆར་ཆུ་  ciar ciu 

རྒྱ་མཚ�་  gjam tso 

ཇ་ིབཞནི་ན་ོ dzi szin no 

 
ཐམས་ཅད་ tam cie 

བསྐྱདེ་པར་ kje par 

བྱདེ་པས་ན་ dzie pe na 

 
ས་བནོ་  sa byn 

ཀུན་  kyn 

ལྡང་  dang 

ཀུན་གཞ་ི kyn szi 

སྟ་ེ  te 

 
རྒྱུ་ཡ་ི  gju ji 



Namszie jeszie  014 dziepej tencie 

 
 

རྐྱནེ་  kjen 

ཞསེ་བརྗོད་པ་ szie dzjy pa 

ཡ་ི  ji 

 
ཚ�གས་  tsok 

བདུན་  dyn 

ལགོ་ན་  lok na 

ད་ེལྡོག་  de dok 

ཕྱརི་  cir 

 
རྐྱནེ་གྱ་ི  kjen gji 

རྣམ་ཤསེ་ nam szie 

ཞསེ་ཀྱང་བྱ་ szie kjang dzia 



Namszie jeszie  015 dziepej tencie 

 
 

ཁྱད་པར་བླ་ོགྲསོ་ལྡན་རྣམས་ལ།  kje par lo dry den nam la 

ཀུན་གཞའི་ིརྣམ་པར་ཤསེ་གསུང་ཏ།ེ  kyn szij nam par szie sung te 

Dla szczególnie inteligentnych nauczano o świadomości alaja. 
 

ཁྱད་པར་ kjepar = szczególną 

བླ་ོགྲསོ་  lodry = inteligencją 

ལྡན་རྣམས་ལ་ den nam la = obdarzony, posiadający 

 
ཀུན་གཞིའ་ི kynszij (sanskr. alaja) = wszechpodstawy 

རྣམ་པར་ཤསེ་ nampar szie[pa] (sanskr. widżniana) = świadomość 

གསུང་ཏ་ེ sung te = powiedziano, nauczano 

 
================================================================= 
 

འད་ིན་ིརྟན་དང་གནས་དང་ན།ི   di ni ten dang ne dang ni 

ལནེ་པའ་ིརྣམ་པར་ཤསེ་ཀྱང་གསུང་།  len pej nam par szie kjang sung 

ཚ�གས་བདུན་གྱསི་བསྐྱདེ་ལས་རྣམས་ཀུན། tsok dyn gji kje le nam kyn 

མ་དྲསེ་ལུང་དུ་མ་བསྟན་པར།   ma dre lung du ma ten par 

བསགས་པས་རྣམ་པར་སྨནི་ཅསེ་བྱ།  sak pe nam par min cie dzia 

ཆར་ཆུ་རྒྱ་མཚ�་ཇ་ིབཞནི་ན།ོ   ciar ciu gjam tso dzi szin no 

ཐམས་ཅད་བསྐྱདེ་པར་བྱདེ་པས་ན།  tam cie kje par dzie pe na 

ས་བནོ་ཀུན་ལྡང་ཀུན་གཞ་ིསྟ།ེ   sa byn kyn dang kyn szi te 

རྒྱུ་ཡ་ིརྐྱནེ་ཞེས་བརྗདོ་པ་ཡ།ི   gju ji kjen szie dzjy pa ji 

ཚ�གས་བདུན་ལགོ་ན་ད་ེལྡགོ་ཕྱརི།  tsok dyn lok na de dok cir 

རྐྱནེ་གྱ་ིརྣམ་ཤསེ་ཞསེ་ཀྱང་བྱ།  kjen gji nam szie szie kjang dzia 

Jest to zwane podstawą, miejscem oraz magazynującą świadomością. Wszelka karma i 
powstawanie siedmiu zbiorów [świadomości] 



Namszie jeszie  015 dziepej tencie 

 
 

są zbierane w niepomieszany sposób w neutralnej [podstawie]. Jest ona również zwana 
powodującą dojrzewanie, tak jak deszcz, rzeka i ocean.  
Ponieważ to stwarza wszystko, jest zatem wszechpodstawą, z której kiełkują nasiona. Jest 
to zwane warunkiem przyczynowym. 
Gdyby siedem zbiorów świadomości nie pojawiało się, to [podstawowa świadomość] też by 
się nie pojawiała, dlatego zwie się ona świadomością warunkową. 

 

འད་ིན་ི  di ni་= to właśnie  

རྟན་  ten = podstawa 

དང་  dang = i 

གནས་  ne = miejsce 

དང་ན་ི  dang ni = oraz 

 
ལནེ་པའ་ི  len pej = brania, zbierania 

རྣམ་པར་ཤསེ་ nampar szie = świadomość 

ཀྱང་  kjang = różnież 

གསུང་  sung = powiedziano 

 
ཚ�གས་  tsok = zgromadzenie, zbiór (zbiór świadomości) 

བདུན་  dyn = siedem 

གྱསི་  gji = końc. gramat 

བསྐྱདེ་  kje = powstawać, rodzić, stwarzać 

ལས་  le = karma, czyn, działanie 

རྣམས་  nam = końc liczby mnogiej 

ཀུན་  kyn = wszystkie, wszelakie 

 
མ་དྲསེ་  ma dre = niezmieszane 

ལུང་དུ་མ་བསྟན་པར་ lungdu ma tenpar = neutralny, nie skłaniający się ku czemuś 

  
 



Namszie jeszie  015 dziepej tencie 

 
 

བསགས་པས་ sak pe = nagromadzone 

རྣམ་པར་ nampar = w pełni 

སྨནི་  min = dojrzewanie 

ཅསེ་བྱ་  cie dzia = tak zwany 

 
ཆར་ཆུ་  ciar ciu = deszcz, woda deszczowa 

རྒྱ་མཚ�་  gjamtso = ocean 

ཇ་ིབཞནི་ན་ོ dziszin no = jest jak 

 
ཐམས་ཅད་ tam cie = wszystko 

བསྐྱདེ་པར་ kjepar = postawać 

བྱདེ་པས་ན་ dziepe na = czasownik posiłkowy: czynić, działać, tworzyć 

 
ས་བནོ་  sabyn = nasiono, nasiona 

ཀུན་  kyn = wszystkie 

ལྡང་  dang = wzrastać, kiełkować 

ཀུན་གཞ་ི kynszi = wszechpodstawa 

སྟ་ེ  te = końc. gramat 

 
རྒྱུ་ཡ་ི  gju ji = przyczynowy 

རྐྱནེ་  kjen = warunek 

ཞསེ་བརྗོད་པ་ szie dzjy pa = jest tak zwany 

ཡ་ི  ji = końc. gramat 

 
ཚ�གས་  tsok = zbiorów 

བདུན་  dyn = siedem 

ལགོ་ན་  lok na = zaprzeczyć, przeciwstawić się, zanegować,  

ད་ེལྡོག་  de dok = odwrócone, anihilowane 

ཕྱརི་  cir = ponieważ 



Namszie jeszie  015 dziepej tencie 

 
 

 
རྐྱནེ་གྱ་ི  kjen gji = warunkowa 

རྣམ་ཤསེ་ nam szie = świadomość 

ཞསེ་ཀྱང་བྱ་ szie kjang dzia = jest zwane 



Namszie jeszie  016 dziepej tencie 

 
 

ཕྱ་ིདང་ནང་ག་ིབདག་ཉདི་ཅན།   czi dang nang gi dag nji cien 

ཀུན་གཞའི་ིརྣམ་ཤསེ་འད་ིཉིད་ན།ི  kyn szij nam szie di nji ni 

སྤང་བྱ་ཀུན་གྱ་ིརྩ་བ་སྟ།ེ   pang dzia kyn gji tsa ła te 

རྡ་ོརྗ་ེལྟ་བུའ་ིཏངི་འཛ�ན་གྱ།ི   dor dzie ta łu ting dzyn gji 

བཅམོ་པར་བྱ་བར་གསུང་པ་ཡིན།  ciom par dzia łar sung pa jin 

Zewnętrzne i wewnętrzne same w sobie są świadomością alaja, która jest korzeniem 
wszystkiego, co ma być porzucone. Powiedziano, że jest to pokonane przez samadhi 
podobne do wadżry. 
 

ཕྱ་ི  czi = zewnętrzne 

དང་  dang = i 

ནང་ག་ི  nang gi = wewnętrzengo 

བདག་ཉདི་ dag nji = istota rzeczy, ucieleśnienie, esencja 

ཅན་  cien = mający 

   

ཀུན་གཞིའ་ིརྣམ་ཤསེ་   kynszij namszie = alaja widżniania, świadomość wszechpodstawowa 

འད་ིཉདི་  di nji = ta właśnie 

ན་ི  ni = końc. gramat. 

 
སྤང་བྱ་  pang dzia = co należy porzucić 

ཀུན་གྱ་ི  kyn gji = wszystkiego 

རྩ་བ་  tsała = korzeń 

སྟ་ེ  te = końc. gramat. 

 
རྡ་ོརྗ་ེ  dordzie = dordże, sanskr. wadżra 

ལྟ་བུའ་ི  tału = takie jak, podobne do 

ཏངི་འཛ�ན་ ting-dzyn = samadhi 

གྱ་ི  gji = końc. gramat. 



Namszie jeszie  016 dziepej tencie 

 
 

 
བཅམོ་པར་ ciompar = zwyciężać 

བྱ་བར་  działar = czynić 

གསུང་པ་ཡིན་ sungpa jin = powiedziano 

 
================================================================= 
 



Namszie jeszie  017 dziepej tencie 

 
 

གང་ཚ�་སྒྲབི་བཅས་ཀུན་གཞ་ིལགོ  gang tse drib cie kyn szi lok 

ད་ེཚ�་མ་ེལངོ་ཡ་ེཤསེ་ཏ།ེ   de tse me long je szie te 

ཡ་ེཤསེ་ཀུན་སྣང་ང་ཡརི་མདེ།   je szie kyn nang nga jir me 

ཡངོས་སུ་མ་ཆད་རྟག་ཏུ་ལྡན།   jong su ma cie tak tu den 

ཤསེ་བྱ་རྟགོས་ཤངི་དརེ་ཕྱགོས་མནི།  szie dzia tok szing der ciok min 

ཡ་ེཤསེ་ཀུན་གྱ་ིརྒྱུ་མཚན་ཕྱརི།  je szie kyn gji gju tsen cir 

ཆསེ་ཀྱ་ིསྐུ་ཞསེ་བརྗདོ་པ་ཡནི།  cie kji ku szie dzji pa jin 

Kiedy posiadająca zasłony wszechpodstawa jest oczyszczona, wówczas mądrość podobna 
zwierciadłu 
przejawia wszystkie mądrości, będąc wolna od „moje”. Jest ona zupełnie nieograniczona, 
wieczna. Urzeczywistnia wszystko, co jest do poznania, nie kierując się ku temu. Ponieważ 
jest przyczyną wszystkich mądrości, zwana jest Dharmakają. 
 

གང་ཚ�་  gang tse = kiedy, podczas 

སྒྲབི་  drib = zasłona, zaciemnienie 

བཅས་  cie = mający, posiadający 

ཀུན་གཞ་ི kynszi (sanskr: alaja) = wszechpodstawa 

ལགོ  lok = odwrócony, zaprzeczony, unicestwiony 

 
ད་ེཚ�་  de tse = wówczas 

མ་ེལངོ་  melong = lustro, zwierciadło 

ཡ་ེཤསེ་  jeszie = mądrość pierwotna 

ཏ་ེ  te = końcówka gramat., wskazuje koniec sentencji logicznej 

 
ཡ་ེཤསེ་  jeszie = mądrość pierwotna 

ཀུན་  kyn = wszystkie 

སྣང་  nang = przejawiać 

ང་ཡརི་  nga jir = „moje” 



Namszie jeszie  017 dziepej tencie 

 
 

མདེ་  me = nie jest, nia ma 

 
ཡངོས་སུ་ jongsu = w pełni, całkowicie 

མ་ཆད་  ma cie = nieprzerwany 

རྟག་ཏུ་  tak tu = zawsze, wiecznie 

ལྡན་  den = mający, posiadający, obdarzony 

 
ཤསེ་བྱ་  szie dzia = co jest do „wiedzenia”, poznania 

རྟགོས་ཤངི་ tok szing = urzeczywistniwszy, rozumiejąc 

དརེ་  der = ku temu 

ཕྱགོས་  ciok = kierunek, kierować się 

མནི་  min = nie jest 

 
ཡ་ེཤསེ་  jeszie = mądrość pierwotna 

ཀུན་གྱ་ི  kyn gji = wszystkich 

རྒྱུ་མཚན་ gju tsen = powód, przyczyna 

ཕྱརི་  cir = ponieważ 

 
ཆསེ་ཀྱ་ིསྐུ་ cie kji ku (w skrócie: cieku) = Dharmakaja 

ཞསེ་བརྗོད་པ་ szie dzji pa = tak zwany 

ཡནི་  jin = jest 



Namszie jeszie  018 dziepej tencie 

 
 

ཉནོ་མངོས་ཅན་གྱ་ིཡདི་ད་ེན།ི   njyn mong cien gji ji de ni 

དཔའ་བར་འགྲ་ོབས་རབ་བཅོམ་ནས།  pa łar dro łe rab ciom ne 

Umysł klesia zostaje w pełni pokonany poprzez bohaterskie [samadhi]. 
 

ཉནོ་མངོས་ njyn mong (sanskr: klesia) = szkodliwe emocje 

ཅན་གྱ་ི  cien gji = mający 

ཡདི་  ji (sanskr: manas) = umysł, procesy mentalne, myślenie 

ད་ེན་ི  de ni = ten 

 
དཔའ་བར་ pałar = bohaterski 

འགྲ་ོབས་ drołe = iść, dojść, doszedłszy 

རབ་  rab = w najwyższym stopniu, w pełni 

བཅམོ་  ciom = pokonać 

ནས་  ne = gramat. końcówka czasu przeszłego dokonanego 

 
================================================================= 
 

མཐོང་བསྒོམ་ཉནོ་མངོས་རབ་སྤང་ནས། tong gom njyn mong rab pang ne 

ཉནོ་མངོས་མདེ་ཅངི་སྲདི་ཞ་ིམདེ།  njyn mong me cing si szi me 

མཉམ་ཉདི་ཡ་ེཤསེ་ཞེས་སུ་བརྗདོ།  njam nji je szie szie su dzji 

Po porzuceniu kleś na [ścieżkach] wglądu i medytacji, gdy nie ma już kleś, samsary ani 
nirwany, jest on zwany mądrością równości. 
 

མཐངོ་  tong = wgląd 

བསྒམོ་  gom = medytacja 

ཉནོ་མངོས་ njyn mong (sanskr: klesia) = szkodliwe emocje  

རབ་  rab = w pełni 

སྤང་ནས་ pang ne = po porzuceniu 



Namszie jeszie  018 dziepej tencie 

 
 

 
ཉནོ་མངོས་ njyn mong (sanskr: klesia) = szkodliwe emocje 

མདེ་ཅངི་ me cing = nie mając 

སྲདི་  si (sanskr: bhawa) = stawanie się, dzianie się, egzystencja. Tutaj: samsara 

ཞ་ི  szi (sanskr: szianti) = uspokojenie, wyciszenie. Tutaj: nirwana 

མདེ་  me = nie ma 

 
མཉམ་ཉདི་ njam nji = równość 

ཡ་ེཤསེ་  jeszie = mądrość pierwotna 

ཞསེ་སུ་བརྗདོ་ szie su dzji = jest tak zwany 



Namszie jeszie  019 dziepej tencie 

 
 

ད་ེམ་ཐག་པའ་ིཡདི་ད་ེན།ི   de ma thak pej ji de ni 

དྲུག་པ་ོའཛ�ན་པས་འཛ�ན་པ་ཏ།ེ  drug po dzyn pe dzyn pa te 

རྣམ་པར་རྟགོ་བྱདེ་རྣམ་རྟགོ་ཡནི།  nam par tok dzie nam tok jin 

ད་ེན་ིཡང་དག་ཤསེ་རབ་དང་།   de ni jang dak szie rab dang 

སྒྱུ་མ་ལྟ་བུ་ཏངི་འཛ�ན་གྱིས།   gju ma ta łu ting dzyn gji 

བཅམོ་པས་་་་་་་    ciom pe… 

Bezpośredni umysł jest chwytającym, ponieważ jest przyczyną chwytania sześciu [zbiorów 
świadomości]; jest pojęciowym, ponieważ jest przyczyną stwarzania pojęć. 
Jest on pokonany przez doskonale czystą pradżnię i samadhi podobne do iluzji. 
 

ད་ེམ་ཐག་པའ་ི de mathakpej = bezpośredni, natychmiastowy 

ཡདི་  ji = umysł 

ད་ེན་ི  de ni = ten właśnie 

 
དྲུག་པ་ོ  drugpo =  sześć 

འཛ�ན་པས་ dzynpe = trzymając 

འཛ�ན་པ་ཏ་ེ dzynpa te = jest trzymający 

   
 
རྣམ་པར་རྟགོ་ nampar-tok = pojęciowe (dualistyczne) myślenie 

བྱདེ་  dzie = czynić, robić, wytwarzać 

རྣམ་རྟགོ་ namtok = pojęciowe (dualistyczne) myślenie 

ཡནི་  jin = jest 

 
ད་ེན་ི  de ni = to właśnie 

ཡང་དག་ jangdak = całkowicie czysta, doskonała 

ཤསེ་རབ་ szierab = pradżnia, zrozumienie, mądrość 

དང་  dang = i 

 



Namszie jeszie  019 dziepej tencie 

 
 

སྒྱུ་མ་  gjuma = iluzja 

ལྟ་བུ་  tału = takie jak, podobne do 

ཏངི་འཛ�ན་ tingdzyn = samadhi, nierozproszona koncentracja 

གྱསི་  gji = gramat.  

བཅམོ་པས་་་་་་་ ciompe… = pokonane, zwyciężone 

 
================================================================= 
 



Namszie jeszie  020 dziepej tencie 

 
 

་་་བཟདོ་པ་ཆེན་ཐབོ་ཚ�།  zy pa cien thob tse 

དནོ་བཅས་འཛ�ན་པ་གནས་གྱུར་པས། dyn cie dzyn pa ne gjur pe 

ཞངི་ན་ིདག་པ་སྟནོ་པ་དང་།   szing ni dak pa tyn pa dang 

དུས་རྣམས་ཀུན་ཏུ་ཡ་ེཤསེ་དང་།  dy nam kyn tu je szie dang 

ལས་རྣམས་ཀུན་ཏུ་ཐགོས་མདེ་པའ།ི  le nam kyn tu tok me pej 

རྣམ་རྟགོ་གནས་ཡངོས་གྱུར་པ་ན།ི  nam tok ne jong gjur pa ni 

ས་ོསརོ་རྟགོ་པའ་ིཡ་ེཤསེ་ཏ།ེ   so sor tok pej je szie te 

Podczas osiągnięcia „wielkiej cierpliwości” ma miejsce przemiana chwytających i 
chwytanych w przejawianie czystych krain. Po tym i [po osiągnięciu] mądrości znającej 
wszystkie czasy oraz różnorakiej aktywności niemającej przeszkód pojęciowe myślenie jest 
w pełni przemienione w mądrość rozróżniającą. 
 

བཟདོ་པ་ zypa = cierpliwość 

ཆནེ་  cien = wielka 

ཐབོ་  tob = osiągnięcie 

ཚ�་  tse = podczas 

 
དནོ་བཅས་ dyncie = obiekt (dosł. będący celem) 

འཛ�ན་པ་ dzynpa = trzymający, chwytający – tutaj „podmiot” 

གནས་གྱུར་པས་  ne gjurpe = przemiana, po przemianie 

 
ཞངི་  szing =  krainy 

ན་ི  ni = końc. gramat. 

དག་པ་  dakpa = czyste 

སྟནོ་པ་  tynpa = ukazywać 

དང་  dang = i  

 
དུས་རྣམས་ dy nam = czasy 



Namszie jeszie  020 dziepej tencie 

 
 

ཀུན་ཏུ་  kyntu = wszystkie 

ཡ་ེཤསེ་  jeszie = mądrość pierwotna 

དང་  dang = i 

 
ལས་རྣམས་ le nam = aktywności 

ཀུན་ཏུ་  kyntu = wszystkie, wszelkie 

ཐགོས་མེད་པའ་ི tokmepej = nie mający przyszkód 

 
རྣམ་རྟགོ་ namtok = pojęciowe myślenie, dualistyczne myślenie 

གནས་ཡངོས་གྱུར་པ་ ne jong gjurpa = całkowita przemiana 

ན་ི  ni 

 
ས་ོསརོ་  sosor = każdy jeden 

རྟགོ་པའ་ི tokpej = rozumiejąca 

ཡ་ེཤསེ་  jeszie = mądrość pierwotna 

ཏ་ེ  te = końc. gramat. 

================================================================= 
 



Namszie jeszie  021 dziepej tencie 

 
 

ད་ེལྟར་ཡ་ེཤསེ་གཉསི་པ་ོའད།ི   de tar je szie nji po di 

བསྒམོ་པ་དག་པ་སྲདི་ཞ་ིལ།   gom pa dak pa si szi la 

མ་ིགནས་ཞ་ིདང་བྱམས་པ་དང་།  mi ne szi dang dziam pa dang 

ཐུགས་རྗརེ་ལྡན་ཞངི་འཁརོ་རྣམས་ལ། thug dzier den szing khor nam la 

སྣ་ཚ�གས་སྐུ་དང་གསུང་སྟནོ་མཛད།  na tsok ku dang sung tyn dze 

ཆསོ་ཆནེ་དབྱངས་ཀྱ་ིདཀྱལི་འཁརོ་འབྱུང་། cie cien jang kji kjil kor dziung 

ཏངི་འཛ�ན་གཟུང་རྣམ་ཀུན་གྱ་ིགཏེར།  ting dzin zung nam kyn gji ter 

ལངོས་སྤྱདོ་རྫགོས་སྐུ་ཞསེ་སུ་བརྗདོ།  long cie dzog ku szie su dzji 

Tak oto te dwie mądrości są czystą medytacją, dzięki której [jest się w wielkiej] Nirwanie 
nieprzebywania w samsarze ani nirwanie i posiada się miłującą dobroć i współczucie. 
Przejawia się orszakowi rozmaite ciała i nauki, będące źródłem mandali melodii wielkiej 
Dharmy oraz skarbcem wszelkich samadhi i dharani. 
Jest to zwane Sambhogakają. 

ད་ེལྟར་  de tar = tak oto, w ten sposób 

ཡ་ེཤསེ་  jeszie = mądrość pierwotna 

གཉསི་པ་ོ njipo = obie 

འད་ི  di = te  

 
བསྒམོ་པ་ gompa = medytacja 

དག་པ་  dakpa = czysta 

སྲདི་  si = egzystencja, dzianie się, stawania się (samsara) 

ཞ་ི  szi = uspokojenie, wygaśnięcie (nirmawa) 

ལ་  la = w 

 
མ་ིགནས་ mine = nie przybywać 

ཞ་ི  szi = wygasnięcie (nirwana) 

དང་  dang = i 

བྱམས་པ་ dziampa = miłująca dobroć 



Namszie jeszie  021 dziepej tencie 

 
 

དང་  dang = i 

 
ཐུགས་རྗ་ེ thugdzie = współczucie 

ལྡན་ཞངི་ den szing = posiadający 

འཁརོ་  khor = orszak 

རྣམས་ལ་ nam la = gram. końc. liczby mnogiej 

 
སྣ་ཚ�གས་ na tsok = rozmaite, różnorakie, 

སྐུ་  ku = ciało, ciała 

དང་  dang = i 

གསུང་  sung = powidziano 

སྟནོ་མཛད་  tyn dze = ukazano 

 
ཆསོ་  cie = dharma 

ཆནེ་  cien = wielka 

དབྱངས་ jang = dźwięk 

ཀྱ་ི  kji = końc. gramat. 

དཀྱིལ་འཁརོ་ kjilkor = mandala 

འབྱུང་  dziung = przejawiać, zradzać 

 
ཏངི་འཛ�ན་ ting dzin (sanskr.: samadhi) = nierozproszone wchłonięcie medytacyjne 

གཟུང་རྣམ་ zung nam = dharani 

ཀུན་གྱ་ི  kyn gji = wszelkich 

གཏརེ་  ter = skarb 

 
ལངོས་སྤྱོད་ longcie = radowanie się, bogactwo, dobrobyt 

རྫགོས་  dzog = doskonałe 

སྐུ་  ku (sanskr.: kaja) = ciało 

ཞསེ་སུ་  szie su = tak, wten sposób 



Namszie jeszie  021 dziepej tencie 

 
 

བརྗདོ་  dzji = nazywa się, mówi się 

================================================================= 
 



Namszie jeszie  022 dziepej tencie 

 
 

སྒ་ོལྔ་ཡིད་ཀྱ་ིཆ་གཅགི་ན།ི   go nga ji kji cia cik ni 

ཡང་དག་ཀུན་རྟགོ་ལས་སྐྱསེ་པ།  jang dak kyn tok le kje pa 

བདནེ་བཞིའ་ིཚུལ་གྱ་ིརྣམ་པ་ཅན།  den szij tsul gji nam pa cien 

ཤསེ་བཟདོ་ལ་སགོས་བཅུ་དྲུག་གསི།  szie zy la sok ciu druk gi 

དནོ་མཐོང་བདནེ་པར་རྟགོས་པ་ལས།  dyn tong den par tok pa le 

 
Co do pięciu [świadomości] bram i jednej części świadomości mentalnej: z doskonale 
czystych pojęć powstaje urzeczywistnienie ostatecznego znaczenia czterech prawd w ich 
szesnastu aspektach, takich jak rozumienie, akceptacja itd. 
 
སྒ་ོ  go = brama 

ལྔ་  nga = pięć 

ཡདི་  ji = umysł (sanskr. manas), myślenie 

ཀྱ་ི  kji = końc. gramat – końcówka narzędnika 

ཆ་  cia = część 

གཅགི་  cik = jedna 

ན་ི  ni = końc. gramat 

 
ཡང་དག་ jangdak = doskonałe, doskonale czyste 

ཀུན་རྟགོ་ kyntok = pojęcia, pojęciowe myślenie 

ལས་   le = z 

སྐྱསེ་པ་  kjepa = zrodzona 

 
བདནེ་  den = prawdy 

བཞའི་ི  szij = cztery 

ཚུལ་  tsul = sposób, sposób bycia 

གྱ་ི  gji = końcówka gramat. 

རྣམ་པ་  nampa = aspekty, 

ཅན་  cien =  mający 



Namszie jeszie  022 dziepej tencie 

 
 

 
ཤསེ་  szie = wiedza, zrozumienie 

བཟདོ་  zy = cierpliwość 

ལ་སོགས་ lasok = itd., pozostałe 

བཅུ་དྲུག་ ciudruk = szesnaście 

གསི་  gi = końcówka gramat. (końcówka dopełaniacza) 

 
དནོ་  dyn = cele 

མཐོང་  tong = widzieć 

བདནེ་པར་ denpar = prawda 

རྟགོས་པ་ tokpa = urzeczywistnić 

ལས་  le = z 

================================================================= 
 
དབང་པ་ོལྔ་རྣམས་གནས་གྱུར་ན།ི  łang po nga nam ne gjur ni 

དནོ་ཀུན་འཇུག་དང་ཐམས་ཅད་ཀྱ།ི  dyn kyn dziuk dang tam cie kji 

ཡནོ་ཏན་བརྒྱ་ཕྲག་བཅུ་གཉིས་ལ།  jin ten gja trak ciu nji la 

དབང་འབྱརོ་ད་ེཉདི་མཐར་ཕྱནི་པས།  łang dzior de nji tar cin pe 

བྱ་བ་གྲུབ་པའ་ིཡ་ེཤསེ་ཏ།ེ   dzia ła drub pej je szie te 

ཁམས་རྣམས་ཀུན་ཏུ་སྣ་ཚ�གས་པའ།ི  kam nam kyn tu na tsok pej 

དཔག་མདེ་བསམ་ཡས་སྤྲུལ་པ་ཡ།ི  pak me sam je tryl pa ji 

སམེས་ཅན་ཀུན་དནོ་བསྒྲུབ་པའ།ོ  sem cien kyn dyn drub pa-o 

འད་ིན་ིསྤྲུལ་པའ་ིསྐུ་ཆནེ་པ།ོ   di ni tryl pej ku cien po 
 
Pięć [zdolności] zmysłów zostaje przemienionych. Docieranie do każdego celu i 
mistrzostwo we wszystkich dwunastu grupach po sto właściwości gdy dojdzie do 
doskonałości, staje się mądrością spełniającą działania. Wypełnia ona dobro wszystkich 
istot poprzez niezliczone, niewyobrażalne, rozmaite emanacje we wszystkich sferach. To 
jest wielka Nirmanakaja. 
 



Namszie jeszie  022 dziepej tencie 

 
 

དབང་པ་ོ łangpo = zdolności (zmysłów), zmysły 

ལྔ་  nga = pięć 

རྣམས་  nam = końcówka liczby mnogiej 

གནས་གྱུར་ ne gjur = przemiana, przemienić 

ན་ི  ni = końc. gramat. 

 
དནོ་  dyn = cel 

ཀུན་  kyn = wszystkie 

འཇུག་  dziuk = wkraczać 

དང་  dang = i 

ཐམས་ཅད་ tamcie = wszystkie  

ཀྱ་ི  kji = końcówka gramat 

 
ཡནོ་ཏན་ jinten = włąściwości 

བརྒྱ་ཕྲག་བཅུ་གཉསི་  gja trak ciu nji = tysiąc dwieście 

ལ་  la = do, w 

 
དབང་འབྱརོ་ łangdzior = mistrzostwo 

ད་ེཉདི་  denji = to właśnie 

མཐར་ཕྱིན་པས་    tarcinpe = doskonałe, kompletne 

   
 
བྱ་བ་  działa = działania, czyny 

གྲུབ་པའ་ི drubpej = spełniająca 

ཡ་ེཤསེ་  jeszie = mądrość pierwotna 

ཏ་ེ  te = końcówka gramat 

 
ཁམས་  kam = sfery 

རྣམས་  nam = końcówka liczby mnogiej 



Namszie jeszie  022 dziepej tencie 

 
 

ཀུན་ཏུ་  kyntu = we wszystkich 

སྣ་ཚ�གས་པའ་ི na-tsokpej = rozmaite 

 
དཔག་མདེ་ pakme = niezliczone 

བསམ་ཡས་ samje = nie do pomyślenia, niewyobrażalne 

སྤྲུལ་པ་  trylpa = emanacje 

ཡ་ི  ji = końcówka gramat. 

 
སམེས་ཅན་  semcien = czujące istoty 

ཀུན་  kyn = wszystkie 

དནོ་  dyn = cele, pożytek 

བསྒྲུབ་པའ་ོ drub pa-o = spełnia 

 
འད་ིན་ི  di ni = to jest, to właśnie 

སྤྲུལ་པའ་ི trylpej = emanacji 

སྐུ་   ku = ciało 

ཆནེ་པ་ོ  cienpo = wielkie 

================================================================= 
 



Namszie jeszie  023 dziepej tencie 

 
 

སམེས་ཡདི་རྣམ་ཤསེ་གནས་གྱུར་པའ།ི sem ji nam szie ne gjur pej 

སྐུ་གསུམ་མཛད་པར་བཅས་པ་རྣམས། ku sum dze par cie pa nam 

ཆསོ་དབྱངིས་སྤྲསོ་བྲལ་དཀྱལི་འཁརོ་དུ། cie jing try dral kjil kor du 

ཛ�གས་པ་འཁརོ་འདས་ཐོག་མདེ་ཀུན། dzok pa kor de tok me kyn 

གཅགི་དང་ཐ་དད་བྲལ་བ་རུ།   cik dang ta de dral ła ru 

བཞུགས་པ་ང་ོབ་ོཉདི་སྐུར་བཞདེ།  sziuk pa ngo ło nji kur szie 

 
Umysł, umysł [klesia] i świadomości zostają przemienione w trzy Kaje z ich aktywnościami. 
Są one kompletne w mandali [mądrości] Dharmadhatu, wolnej od skrajności, będącej poza 
samsarą i nirwaną, bez początku, wolnej od jedności i wielości. Zwie się to Swabhawikakają. 
 
སམེས་  sem = umysł – w tym kontekście oznacza alaję 

ཡདི་  ji = umysł, myślenie – w tym kontekście zwiedziony umysł (siódma świadomość) 

རྣམ་ཤསེ་ namszie = świadomości – w tym kontekście odnosi się do 6 zbiorów świadomości 

གནས་གྱུར་པའ་ི ne gjurpej = przemienione 

 
སྐུ་  ku = ciało, kaja 

གསུམ་  sum = trzy 

མཛད་པར་ dzepar = czyny, aktywność 

བཅས་པ་ ciepa = posiadający, mający, wraz z 

རྣམས་  nam = końcówka liczby mnogiej 

 
ཆསོ་དབྱངིས་ ciejing = dharmadhatu, przestrzeń dharmy, sfera dharmy 

སྤྲསོ་  try = skrajność, albo wytwór umysłu – w znaczeniu skrajny pogląd 

བྲལ་  dral = wolny od, pozbawiony (czegoś) 

དཀྱིལ་འཁརོ་དུ་ kjilkor du = w mandali 

 
ཛ�གས་པ་ dzokpa = doskonały, kompletny 

འཁརོ་  kor = krąg, krążyć – tu w znaczeniu: samsara 



Namszie jeszie  023 dziepej tencie 

 
 

འདས་  de = poza – tu w znaczeniu : nirwana 

ཐགོ་མེད་ tokme = bez początku 

ཀུན་  kyn = wszystkie 

 
གཅགི་  cik = jeden 

དང་  dang = i 

ཐ་དད་  tade = oddzielony, odrębny 

བྲལ་བ་  dralła = wolny 

རུ་  ru = końc. gramat. – tu w znaczeniu: będąc 

 
བཞུགས་པ་ sziukpa = wkraczać, zastosować – tutaj: będąc 

ང་ོབ་ོཉིད་སྐུར་ ngoło-nji kur = kaja esencji, swabhawikakaja 

བཞདེ་  szie = jest zwany 

 
================================================================= 
 

རྒྱལ་བས་གཞུང་གཞན་ཁ་ཅགི་ཏུ།  gjal łe sziung szien ka cik tu 

འད་ིལ་ཆསོ་ཀྱ་ིསྐུ་ཞསེ་བསྟན།  di la cie kji ku szie ten 

ད་ེཚ�་མ་ེལངོ་ཡ་ེཤསེ་སྐུ།   de tse me long je szie ku 

གཞན་ན་ིགཟུགས་སྐུ་གཉསི་ཞསེ་བརྗདོ། szien ni zuk ku nji szie dzy 

 
Według niektórych pism Zwycięzca naucza, że jest to Dharmakają. Wówczas mądrość 
zwierciadlana zwana jest [Swabhawika]kają, a pozostałe mądrości są dwiema foremnymi 
Kajami. 
 
 
རྒྱལ་བས་ gjalłe = Zwycięzcy 

གཞུང་  sziung = rdzenne teksty, zasadnicze teksty 

གཞན་  szien = inne 

ཁ་ཅིག་ཏུ་ ka ciktu = niektóre 



Namszie jeszie  023 dziepej tencie 

 
 

 
འད་ིལ་  di la = tutaj 

ཆསོ་ཀྱ་ིསྐུ་ ciekji ku = dharmakaja 

ཞསེ་   szie = w ten sposób 

བསྟན་  ten = ukazywać, nauczać 

 
ད་ེཚ�་  de tse = wówczas 

མ་ེལངོ་  melong = zwierciadło 

ཡ་ེཤསེ་  jeszie = mądrość pierwotna 

སྐུ་  ku = kaja 

 
གཞན་ན་ི szien ni = pozostałe, inne 

གཟུགས་ zuk = forma 

སྐུ་  ku = kaja 

གཉསི་  nji = dwie 

ཞསེ་བརྗོད་ szie dzy = są tak nazywane 

 



Namszie jeszie  024 dziepej tencie 

 
 

ཡ་ེཤསེ་ལྔ་དང་སྐུ་བཞ་ིཡི།   je szie nga dang ku szi ji 

རང་བཞནི་མངནོ་གྱུར་སངས་རྒྱས་ཏ།ེ rang szin ngyn gjur sang gje te 

སམེས་ཡིད་རྣམ་པར་ཤསེ་པ་ཡ།ི  sem ji nam par szie pa ji 

དྲ་ིམར་ལྡན་གང་ཀུན་གཞ་ིཡནི།  dri mar den gang kyn szi jin 

དྲ་ིམདེ་རྒྱལ་བའ་ིསྙངི་པརོ་བརྗདོ།  dri me gjal łej njing por dzji 

མ་དག་ཀུན་རྟགོ་འཇམོས་བྱདེ་པ།  ma dag kyn tok dziom dzie pa 

དག་པའ་ིཀུན་རྟགོ་ལས་སྐྱསེ་པའ།ི  dak pej kyn tok le kje pej 

འཕགས་པའ་ིཤེས་རབ་དབང་པ་ོན།ི  pak pej szie rab łang po ni 

འཛ�ན་པ་ལམ་གྱ་ིབདནེ་པར་གསུངས། dzyn pa lam gji den par sung 

 
Stan Buddy jest urzeczywistnieniem pięciu mądrości i czterech Kaji. 
Umysł, umysł [klesia] i świadomości, gdy mają splamienia, są alają. 
Wolne od splamień są naturą Buddy. 
Powiedziano, że prawda o ścieżce to utrzymywanie mocy szlachetnej pradżni zrodzonej z 
czystych pojęć pokonujących nieczyste pojęcia. 
 
ཡ་ེཤསེ་  jeszie = mądrość pierwotna 

ལྔ་  nga = pięć 

དང་  dang = i 

སྐུ་  ku (sanskr. kaja) = ciało 

བཞ་ི  szi = cztery 

ཡ་ི  ji = końc. gramat (narzędnika) 

 
རང་བཞནི་ rangszin = natura 

མངནོ་གྱུར་ ngyn gjur = urzeczywistnić 

སངས་རྒྱས་ sang gje = Budda 

ཏ་ེ  te = końc. gramat. – koniec sentencji 

 
སམེས་  sem (sanskr. citta) = umysł 



Namszie jeszie  024 dziepej tencie 

 
 

ཡདི་  ji (sanskr. manas) = umysł, myślenie 

རྣམ་པར་ཤསེ་པ་ nampar sziepa = świadomość 

ཡ་ི  ji = końc. gramat (narzędnika) 

 
དྲ་ིམར་  drimar = splamienia 

ལྡན་  den = majśc, posiadając 

གང་  gang = gdy, jeśli, o ile 

ཀུན་གཞ་ི kynszi (sanskr. alaja) = wszechpodstawa 

ཡནི་  jin = jest 

 
དྲ་ིམདེ་  drime = bez splamień 

རྒྱལ་བའ་ིསྙངི་པརོ་ gjalłej njingpor (sanskr. dzinagarbha) = esencja Buddy, natury Buddy 

བརྗདོ་  dzji = powiedziano, mówi się 

 
མ་དག་  madag = nieczyste 

ཀུན་རྟགོ་ kyntok = pojęcia 

འཇམོས་བྱེད་པ་ dziom dziepa = pokonane, zwyciężone 

 
དག་པའ་ི dakpej = czyste 

ཀུན་རྟགོ་ kyntok = pojęcia 

ལས་  le = z 

སྐྱསེ་པའ་ི kjepej =  zrodzone, stworzone, powstałe 

 
འཕགས་པའ་ི pakpej = szlachetnej 

ཤསེ་རབ་ szierab = mądrości 

དབང་པ་ོ łangpo = moc 

ན་ི  ni = końc. gramat 

 



Namszie jeszie  024 dziepej tencie 

 
 

འཛ�ན་པ་ dzynpa = utrzymywanie 

ལམ་གྱ་ི  lam gji = ścieżki 

བདནེ་པར་ denpar = prawda 

གསུངས་ sung = powiedziano 

================================================================= 
 

དནོ་དམ་ཚུལ་འད་ིམ་རྟགོས་པས།  dyn dam tsul di ma tok pe 

རྨངོས་རྣམས་འཁརོ་བའ་ིརྒྱ་མཚ�ར་འཁྱམས། mong nam kor łej gjam tsor kjam 

ཐགེ་ཆནེ་གྲུ་འད་ིམ་རྟོགས་པས།  tek cien dru di ma tok pe 

གང་གསི་ཕ་རལོ་ཕྱནི་པར་འགྱུར།  gang gi pa ryl cin par gjur 

 
Nie urzeczywistniwszy ostatecznej natury, zagubione [istoty] wędrują w oceanie samsary. 
Bez tego okrętu mahajany, jak można by przedostać się na drugi brzeg? 
 
དནོ་དམ་ dyndam = ostateczna 

ཚུལ་  tsul = natura, sposób bycia 

འད་ི  di = ta 

མ་རྟོགས་པས་ ma tokpe = nie urzeczywistniwszy 

 
རྨངོས་རྣམས་ mong nam = ogłupałe, zwiedzione, otępiałe,  

འཁརོ་བའ་ི korłej = samsary 

རྒྱ་མཚ�ར་ gjamtsor = ocean 

འཁྱམས་ kjam = wędrować, podróżować, chodzić 

 
ཐགེ་ཆནེ་ tekcien (sanskr. mahajana) = wielki pojazd 

གྲུ་  dru = okręt, łódź 

འད་ི  di = ta 

མ་རྟོགས་པས་ ma tokpe – nie yrzeczywistniwszy 

 



Namszie jeszie  024 dziepej tencie 

 
 

གང་གསི་ gang gi = jak? w jaki sposób? 

ཕ་རལོ་  paryl = inny brzeg, drugi brzeg 

ཕྱནི་པར་འགྱུར་ cinpar gjur = dojść, przejść, przekroczyć 

================================================================= 
 

ཀུན་གྱསི་འད་ིདནོ་རྟགོས་པར་ཤགོ  kyn gji di dyn tok par szio 
Oby wszyscy urzeczywistnili znaczenie tych [nauk]. 
 
ཀུན་གྱསི་ kyn gji = wszyscy 

འད་ི  di = ten 

དནོ་  dyn = sens, znaczenie, istota rzeczy 

རྟགོས་པར་ tokpar = urzeczywistnić 

ཤགོ  szio = oby 

================================================================= 
 

རྣམ་ཤསེ་ཡ་ེཤསེ་འབྱདེ་པའ་ིབསྟན་བཅསོ། nam szie je szie dzie pej ten cie 
[Tę] siastrę o rozróżnieniu świadomości i pierwotnych mądrości 
 
ཕག་ལའོ �་ཟླ་བ་བཅུ་པའ་ིཚ�ས་གཅགི་ལ་རང་བྱུང་རྡ་ོརྗ་ེབད་ེཆནེ་སྟེང་ག་ིར་ིཁྲདོ་དུ་སྦྱར་བའ༎ོ། 

pak loj da ła ciu pej tse cik la rang dziung dordzie de cien teng gi ri try 
du dziar ła-o 
ułożył Rangdziung Dordże [III Karmapa] w górskiej pustelni Decien Teng pierwszego dnia 
dziesiątego miesiąca w roku Świni. 
 

རྣམ་ཤསེ་ namszie = świadomość 

ཡ་ེཤསེ་  jeszie = mądrość pierwotna 

འབྱེད་པའ་ི dziepej = rozróżnianie, odróżnianie 

བསྟན་བཅོས་ tencie (sanskr. siastra) = traktat 

 
ཕག་  pak = świnia 



Namszie jeszie  024 dziepej tencie 

 
 

ལའོ �་  loj = rok 

ཟླ་བ་  dała = księżyc, miesiąc 

བཅུ་པའ་ི ciupej = dziesiąty 

ཚ�ས་  tse = dzień miesiąca księżycowego 

གཅགི་  cik = jeden, pierwszy 

ལ་  la = w 

རང་བྱུང་ rangdziung = samopowstała 

རྡ་ོརྗ་ེ  dordzie = wadżra 

བད་ེ  de = szczęśliwość 

ཆནེ་  cien = wielka 

སྟངེ་ག་ི  teng gi = powyżej, w wyższym 

ར་ིཁྲདོ་དུ་ ritry du = górskim odosobnieniu 

སྦྱར་བའ་ོ dziarła-o = ułożył 

================================================================= 
 



Namszie jeszie  024 dziepej tencie 

 
 

Opracował Lama Rinczen, Grabnik 2024 




