
1 

 

1. Wstęp 

1.1. Tytuł tekstu 
Namszie  jeszie  dziepej  tencie 
Siastra o rozróżnieniu świadomości i pierwotnych mądrości 

1.2. Wyrażenie czci 
Pokłon wszystkim Buddom i Bodhisattwom! 

1.3. Deklaracja 
Ponieważ medytacja w pełni oparta jest na słuchaniu   i rozważaniu, dlatego przebywając na odosobnieniu ukażę 
sposób przejawiania się [świadomości i mądrości]. 

2. Część główna 

2.1. Aspekt świadomości 

2.1.1. Korzeń pomieszania i niepomieszania ukazany jako umysł sam w sobie 

2.1.1.1. Jak inni myślą błędnie 
[Niektórzy] uważają, że wszystkie istoty trzech sfer powstają same z siebie albo z czegoś innego, albo z tych obu, albo 
bez przyczyny. 

Mówią, że świat i „ja” powstają ze stwórcy, takiego jak Cia, Sziwa, Brahma lub Wisznu, albo z zewnętrznych drobin, 
albo z ukrytej substancji, która jest realna. 

2.1.1.2. Jak nauczał Budda 
Jedyny Wszystkowiedzący powiedział, że trzy sfery są wyłącznie umysłem. Nie powstają one same z siebie ani z 
czegoś innego, ani z obu warunków, ani bezprzyczynowo. 

Wszystkie zjawiska powstają poprzez współzależne powstawanie i w swej esencji są puste. Sam będąc wolnym od 
jedności lub odrębności, porzuciwszy [poglądy o] prawdziwości i nieprawdziwości [zjawisk] 

i wiedząc, że [zjawiska] są jak iluzja lub odbicie księżyca w wodzie itd., [Budda] nauczał tego czujące istoty. 

2.1.1.3. Jak ja [Rangdziung Dordże] nauczam z własnego doświadczenia 
Co jest korzeniem pomieszania i nie-pomieszania? 

Przedstawię to jasno, aby mogło powstać zrozumienie współzależnego powstawania w taki sposób, jak [widzi się] 
własne odbicie w lustrze lub jak na podstawie dymu wie się o istnieniu ognia . 

2.1.2. Zjawiska będące wytworem umysłu 

2.1.2.1. Pięć świadomości bram, ich współzależne powstawanie jako przejaw umysłu 
Świadomości pięciu bram dają powstać [w umyśle] truciznom (klesia) zrodzonym z odrzucania i przyjmowania form, 
dźwięków, zapachów, smaków i dotyku. 

Czym są te obiekty? Jeśli mędrzec zbada je dokładnie, to stwierdzi, że nie istnieje nic zewnętrznego, takiego jak 
drobiny itd., co byłoby różne od postrzegającej świadomości. 



2 

 

2.1.2.2. Usunięcie błędnych poglądów, że zjawiska nie są umysłem 
Jeśli istniałyby materialne obiekty, różne od świadomości, to [obiekty i świadomość] nie mogłyby być tej samej 
natury. 

Nie dająca się ukazać i wolna od przeszkód świadomość nie może stwarzać materialnej substancji. 

Dlatego [obiekty i świadomość] nie miałyby przyczynowej współzależności. Jeśli utrzymuje się pogląd [o 
materialności obiektów], to nie jest zasadne twierdzić, że umysł może postrzegać obiekty. 

2.1.2.3. Uzasadnienie powodu nieistnienia stwórcy 
Dlatego wszystkie zjawiska nie istnieją jako obiekty różne od świadomości. Ich przejawianie się jest sposobem 
doświadczania świadomości. Zjawiska, zarówno niepodzielne drobiny, jak i wielkie formy, są umysłem. Skoro nie ma 
istniejących niezależnie na zewnątrz rzeczy, zrozum, że nie istnieje stwórca, taki jak Brahma itp. 

2.1.2.4. Wyjaśnienie sześciu powiązań umysłu 
Powiązanie pomiędzy umysłem a zjawiskami jest takie, jak doświadczanie snu. Jest to przywiązanie do 
doświadczanego jako do rzeczywistego. W istocie nie ma w tym realności. 

2.1.3. Niezrodzony umysł 

2.1.3.1. Bezpośrednie objaśnienie 
W ten sposób sześć zbiorów świadomości, istoty i świat, 

lgnięcie do „ja”, postrzeganie – wszelkie przejawiające się zjawiska nie są uczynione przez coś innego i nie zostały 
stworzone przez siebie same ani przez obie [przyczyny], ani bez obu. 

2.1.3.2. Powołanie się na autorytet tekstów 
Dlatego Zwycięzca powiedział, że samsara i nirwana są tylko umysłem. 

2.1.4. Przyczyny i warunki pomieszania – wyjaśnienie ośmiu zbiorów  świadomości 

2.1.4.1. W skrócie 
Powiedziano, że współzależne powstawanie - przyczyny i warunki - jest sześcioma zbiorami [świadomości], umysłem 
(manas) oraz alają. 

2.1.4.2. Obszerne wyjaśnienie 

2.1.4.2.1. Wyjaśnienie sześciu zbiorów świadomości 

2.1.4.2.1.1. Nazwanie sześciu zbiorów 
Sześć zbiorów świadomości 

2.1.4.2.1.2. Rozpoznanie warunku zewnętrznego 
zależy od warunku zewnętrznego, którym jest sześć obiektów zmysłów, jak formy itd. 

2.1.4.2.1.3. Rozpoznanie warunku zasadniczego 
Zasadniczym warunkiem jest sześć zdolności zmysłów, które mają formę [zmysły] i klarowne [pojmowanie]. 

2.1.4.2.1.4. Wyjaśnienie skąd one pochodzą 
Oba [obiekty i zmysły] powstają z umysłu. Pełne przejawianie się obiektów i zdolności zmysłów jest zależne od nie 
mającej początku podstawy. 

Świadomości zmysłów postrzegają obiekty, podczas gdy rozróżnianie to są zjawiska umysłowe, oparte na 
świadomości mentalnej. 



3 

 

2.1.4.2.2. Wyjaśnienie warunku bezpośredniego i umysłu klesia 
2.1.4.2.2.1. Nazwa pokrótce Co do bezpośredniego umysłu i umysłu klesia:2.1.4.2.2.2. Pełne wyjaśnienie ich 

cech 

2.1.4.2.2.2.1. Bezpośredni umysł 
Bezpośredni umysł jest warunkiem powstawania i zanikania sześciu [świadomości]. Jawi się on tyle razy, ile jest 
momentów powstawania i zanikania sześciu zbiorów. 

Wie się o tym dzięki umysłowi obdarzonemu jogą i ze słów Zwycięzcy. 

2.1.4.2.2.2.2. Umysł klesia 
Umysł klesia zwie się tak dlatego, że jest tym aspektem umysłu, który [odpowiada za] poczucie „ja”, utrzymywanie 
dumy, przywiązanie do „ja” i niewiedzę powodującą powstawanie wszystkiego, co przerażające. 

2.1.4.2.2.2.3. Cechy obu pokrótce 
Bezpośredni umysł zanikania sześciu [świadomości] jest podstawą powstawania świadomości, 

a umysł klesia jest podstawą dla kleś.  

Ponieważ umysł ma zdolność wytwarzania i zasłaniania, dlatego jest powiedziane, że posiada dwa aspekty. 

2.1.4.2.3. Alaja jako warunek przyczynowy 

2.1.4.2.3.1. Nazwa pokrótce 
Dla szczególnie inteligentnych nauczano o świadomości alaja. 

2.1.4.2.3.2. Rozlegle o szczególnych cechach 
Jest to zwane podstawą, miejscem oraz magazynującą świadomością. Wszelka karma i powstawanie siedmiu zbiorów 
[świadomości] 

są zbierane w niepomieszany sposób w neutralnej [podstawie]. Jest ona również zwana powodującą dojrzewanie, 
tak jak deszcz, rzeka i ocean.  

Ponieważ to stwarza wszystko, jest zatem wszechpodstawą, z której kiełkują nasiona. Jest to zwane warunkiem 
przyczynowym. 

Gdyby siedem zbiorów świadomości nie pojawiało się, to [podstawowa świadomość] też by się nie pojawiała, dlatego 
zwie się ona świadomością warunkową. 

2.2. Aspekt pierwotnej mądrości 
2.2.1. Wyjaśnienie pokrótce (tylko w komentarzu) 
2.2.2. Pełne wyjaśnienie 

2.2.2.1. Mądrość podobna zwierciadłu wyjaśniona jako Dharmakaja 

2.2.2.1.1. Co jest do oczyszczenia i co oczyszcza 
Zewnętrzne i wewnętrzne same w sobie są świadomością alaja, która jest korzeniem wszystkiego, co ma być 
porzucone. 

Powiedziano, że jest to pokonane przez samadhi podobne do wadżry. 

2.2.2.1.2. Owoc oczyszczenia wyjaśniony jako Kaje i mądrości 
Kiedy posiadająca zasłony wszechpodstawa jest oczyszczona, wówczas mądrość podobna zwierciadłu 



4 

 

przejawia wszystkie mądrości, będąc wolna od „moje”. Jest ona zupełnie nieograniczona, wieczna. Urzeczywistnia 
wszystko, co jest do poznania, nie kierując się ku temu. Ponieważ jest przyczyną wszystkich mądrości, zwana jest 
Dharmakają. 

2.2.2.2. Wyjaśnienie mądrości równości 

2.2.2.2.1. Co jest do oczyszczenia i co oczyszcza 
Umysł klesia zostaje w pełni pokonany poprzez bohaterskie [samadhi]. 

2.2.2.2.2. Wyjaśnienie owocu oczyszczenia jako mądrości 
Po porzuceniu kleś na [ścieżkach] wglądu i medytacji, gdy nie ma już kleś, samsary ani nirwany, jest on zwany 
mądrością równości. 

2.2.2.3. Wyjaśnienie mądrości rozróżniającej 

2.2.2.3.1. Co jest do oczyszczenia i co oczyszcza 
Bezpośredni umysł jest chwytającym, ponieważ jest przyczyną chwytania sześciu [zbiorów świadomości]; jest 
pojęciowym, ponieważ jest przyczyną stwarzania pojęć. 

Jest on pokonany przez doskonale czystą pradżnię i samadhi podobne do iluzji. 

2.2.2.3.2. Wyjaśnienie owocu oczyszczenia jako pierwotnej mą-       
     drości 
Podczas osiągania „wielkiej cierpliwości” ma miejsce przemiana chwytających i chwytanych w przejawianie czystych 
krain. Po tym i [po osiągnięciu] mądrości znającej wszystkie czasy oraz różnorakiej aktywności nie mającej przeszkód 
pojęciowe myślenie jest w pełni przemienione w mądrość rozróżniającą. 

2.2.2.4. Wyjaśnienie tych dwóch jako Sambhogakai 
Tak oto te dwie mądrości są czystą medytacją, dzięki której [jest się w wielkiej] Nirwanie nieprzebywania w samsarze 
ani nirwanie i posiada się miłującą dobroć i współczucie. 

Przejawia się orszakowi rozmaite ciała i nauki, będące źródłem mandali melodii wielkiej Dharmy oraz skarbcem 
wszelkich samadhi i dharani. 

Jest to zwane Sambhogakają. 

2.2.2.5. Wyjaśnienie mądrości spełniającej potrzeby jako Nirmana-     kai 

2.2.2.5.1. Co jest do oczyszczenia i co oczyszcza 
Co do pięiu [świadomości] bram i jednej części świadomości mentalnej: z doskonale czystych pojęć powstaje 
urzeczywistnienie ostatecznego znaczenia czterech prawd w ich szesnastu aspektach, takich jak rozumienie, 
akceptacja itd. 

2.2.2.5.2. Wyjaśnienie owocu oczyszczenia jako mądrości 
Pięć [zdolności] zmysłów zostaje przemienionych. 

Docieranie do każdego celu i mistrzostwo we wszystkich dwunastu grupach po sto właściwości 

gdy dojdzie do doskonałości, staje się mądrością spełniającą działania. 

Wypełnia ona dobro wszystkich istot poprzez niezliczone, niewyobrażalne, rozmaite emanacje we wszystkich 
sferach. To jest wielka Nirmanakaja. 



5 

 

2.2.2.6. Wyjaśnienie mądrości Dharmadhatu jako Swabhawikakai 

2.2.2.6.1. Zasadnicze wyjaśnienie 
Umysł, umysł [klesia] i świadomości zostają przemienione w trzy Kaje z ich aktywnościami. Są one kompletne w 
mandali [mądrości] Dharmadhatu, wolnej od skrajności, będącej poza samsarą i nirwaną, bez początku, wolnej od 
jedności i wielości. 

Zwie się to Swabhawikakają. 

2.2.2.6.2. Wskazanie na ostateczną Kaję 
Według niektórych pism Zwycięzca naucza, że jest to Dharmakają. Wówczas mądrość zwierciadlana zwana jest 
[Swabhawika]kają, a pozostałe mądrości są dwiema foremnymi Kajami. 

2.3. Pokrótce znaczenie obu aspektów 
Stan Buddy jest urzeczywistnieniem pięciu mądrości   i czterech Kai. 

Umysł, umysł [klesia] i świadomości, gdy mają splamienia, są alają. 
Wolne od splamień są naturą Buddy. 

Powiedziano, że prawda o ścieżce to utrzymywanie mocy szlachetnej pradżni zrodzonej z czystych pojęć 
pokonujących nieczyste pojęcia. 

3. Podsumowanie 

3.1. Powód wyjaśnienia tego tekstu 
Nie urzeczywistniwszy ostatecznej natury, zagubione [istoty] wędrują w oceanie samsary. Bez tego okrętu mahajany, 
jak można by przedostać się na drugi brzeg? 

3.2. Modlitwa o urzeczywistnienie 
Oby wszyscy urzeczywistnili znaczenie tych [nauk]. 

3.3. Wyjaśnienie sposobu ułożenia tego tekstu 
Tę siastrę o rozróżnieniu świadomości i pierwotnych mądrości ułożył Rangdziung Dordże [III Karmapa] w górskiej 
pustelni Decien Teng pierwszego dnia dziesiątego miesiąca w roku Świni. 

[Struktura tekstu została zaczerpnięta z komentarza XV Karmapy] 

 


	1. Wstęp
	1.1. Tytuł tekstu
	1.2. Wyrażenie czci
	1.3. Deklaracja

	2. Część główna
	2.1. Aspekt świadomości
	2.1.1. Korzeń pomieszania i niepomieszania ukazany jako umysł sam w sobie
	2.1.1.1. Jak inni myślą błędnie
	2.1.1.2. Jak nauczał Budda
	2.1.1.3. Jak ja [Rangdziung Dordże] nauczam z własnego doświadczenia

	2.1.2. Zjawiska będące wytworem umysłu
	2.1.2.1. Pięć świadomości bram, ich współzależne powstawanie jako przejaw umysłu
	2.1.2.2. Usunięcie błędnych poglądów, że zjawiska nie są umysłem
	2.1.2.3. Uzasadnienie powodu nieistnienia stwórcy
	2.1.2.4. Wyjaśnienie sześciu powiązań umysłu

	2.1.3. Niezrodzony umysł
	2.1.3.1. Bezpośrednie objaśnienie
	2.1.3.2. Powołanie się na autorytet tekstów

	2.1.4. Przyczyny i warunki pomieszania – wyjaśnienie ośmiu zbiorów  świadomości
	2.1.4.1. W skrócie
	2.1.4.2. Obszerne wyjaśnienie
	2.1.4.2.1. Wyjaśnienie sześciu zbiorów świadomości
	2.1.4.2.1.1. Nazwanie sześciu zbiorów
	2.1.4.2.1.2. Rozpoznanie warunku zewnętrznego
	2.1.4.2.1.3. Rozpoznanie warunku zasadniczego
	2.1.4.2.1.4. Wyjaśnienie skąd one pochodzą

	2.1.4.2.2. Wyjaśnienie warunku bezpośredniego i umysłu klesia
	2.1.4.2.2.2.1. Bezpośredni umysł
	2.1.4.2.2.2.2. Umysł klesia
	2.1.4.2.2.2.3. Cechy obu pokrótce

	2.1.4.2.3. Alaja jako warunek przyczynowy
	2.1.4.2.3.1. Nazwa pokrótce
	2.1.4.2.3.2. Rozlegle o szczególnych cechach




	2.2. Aspekt pierwotnej mądrości
	2.2.2.1. Mądrość podobna zwierciadłu wyjaśniona jako Dharmakaja
	2.2.2.1.1. Co jest do oczyszczenia i co oczyszcza
	2.2.2.1.2. Owoc oczyszczenia wyjaśniony jako Kaje i mądrości

	2.2.2.2. Wyjaśnienie mądrości równości
	2.2.2.2.1. Co jest do oczyszczenia i co oczyszcza
	2.2.2.2.2. Wyjaśnienie owocu oczyszczenia jako mądrości

	2.2.2.3. Wyjaśnienie mądrości rozróżniającej
	2.2.2.3.1. Co jest do oczyszczenia i co oczyszcza
	2.2.2.3.2. Wyjaśnienie owocu oczyszczenia jako pierwotnej mą-            drości

	2.2.2.4. Wyjaśnienie tych dwóch jako Sambhogakai
	2.2.2.5. Wyjaśnienie mądrości spełniającej potrzeby jako Nirmana-     kai
	2.2.2.5.1. Co jest do oczyszczenia i co oczyszcza
	2.2.2.5.2. Wyjaśnienie owocu oczyszczenia jako mądrości

	2.2.2.6. Wyjaśnienie mądrości Dharmadhatu jako Swabhawikakai
	2.2.2.6.1. Zasadnicze wyjaśnienie
	2.2.2.6.2. Wskazanie na ostateczną Kaję


	2.3. Pokrótce znaczenie obu aspektów

	3. Podsumowanie
	3.1. Powód wyjaśnienia tego tekstu
	3.2. Modlitwa o urzeczywistnienie
	3.3. Wyjaśnienie sposobu ułożenia tego tekstu


